
Walter Künneth

Eine christliche Ethik des Politischen

– Politik zwischen Dämon und Gott –

Dritte, um ein aktuelles Vorwort 
erweiterte Auflage

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   5Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   5 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



1. Auflage 1954 (Lutherisches Verlagshaus)
2. Auflage 1961 (Lutherisches Verlagshaus)
3. Auflage 2025 (erweitert um ein Vorwort von Dr. Günther Beckstein)
© der deutschen Ausgabe 2025
Sola Gratia Medien®
Reformations-Gesellschaft-Heidelberg e. V.
Postfach 100141
57001 Siegen
Deutschland
www.solagratia.de

Covergestaltung: T. Hermann 
Bilder: Freepik
Satz: Uhl + Massopust, Aalen
Gedruckt in der Europäischen Union
ISBN: 978-3-948475-96-3

Dieser Titel ist eine Neuauflage des 1954 (1. Auflage) bzw. 1961 (2. Auflage) im Lutherischen Verlagshaus (Berlin) 
erschienenen Titels: Walter Künneth, Politik zwischen Dämon und Gott – Eine christliche Ethik des Politischen.
Die Veröffentlichung erfolgt mit freundlicher Genehmigung von LRDir a. D. Adolf Künneth für den Nachlass von 
Prof. Dr. Walter Künneth.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   6Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   6 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



﻿ III

GELEITWORT DES HERAUSGEBERS  
ZUR 3. AUFLAGE IM JAHR 2025

Auch über 70 Jahre nach seinem ersten Erscheinen hat die christliche Ethik 
des Politischen des Erlanger TheologenWalter Künneth nichts an Aktualität 
eingebüßt. Die Stärke dieses Werkes liegt nicht darin, dass sie tagespolitische 
Herausforderungen konkret einordnet – das tut die Ethik gerade nicht – son-
dern dass der Ethiker Künneth, geprägt durch seine Erfahrungen im Wider-
stand gegen das Dritte Reich, eine grundsätzlich ethische Zusammenfassung 
vorlegt und konkrete Schlussfolgerungen zu verschiedenen Problembereichen 
des Staatlich-Politischen von einer christlichen Weltanschauung her zieht. 
Dass Künneth dies nicht aus einem akademisch-theoretischen Elfenbeinturm 
heraus tut, zeigt sein Werdegang innerhalb der dunklen Zeit der 1930er und 
40er Jahre. 
Mit diesem Buch liegt ein groß angelegtes Kompendium vor. Es behandelt 
viele unterschiedliche Fragen, so zum Beispiel welches Verhältnis ein evange-
lischer Christ gegenüber dem Staat hat – eine Frage, die in den 2020er Jahren 
während der Corona-Pandemielage schlagartig aktuell wurde und zu großen 
Verwerfungen in der Gesellschaft aber auch der Kirche geführt hat. Ein Blick 
in die Ethik Künneths hätte hier vielleicht manche Klärung mit sich gebracht. 
Auch die Frage nach Krieg und Frieden ist mit der Auflösung der Friedens-
ordnung der 1990er und 2000er Jahre schlagartig ab 2023 aktueller denn je 
geworden. Selbst wenn man Künneth in Einzelanwendungen nicht folgt, weil 
auch der ein oder andere Schwerpunkt von seiner Erfahrung mit beeinflusst 
sein mag, ist Künneths Ethik des Politischen dennoch und gerade deshalb 
eine wahre Fundgrube um Christsein und Politik miteinander in Deckung zu 
bringen. Für jeden Politiker, der staatspolitisch Verantwortung trägt, ist die-
ses Buch ein wertvoller Leitfaden, wenn er politisches Handeln an seinem Ge-
wissen prüfen muss. Ein Moment, in dem der Politiker alleine vor Gott ist – 
und in den Komplexitäten der Welt immer wieder an seine Grenzen stoßen  
dürfte.
Walter Künneth (1901–1997), Pfarrer in der bayerischen Landeskirche, ge-
hörte während der Zeit des Nationalsozialismus zur Bekennenden Kirche und 
trat mit seiner Schrift Antwort auf den Mythus (1935) als mutiger Gegner 
des Nationalsozialismus auf, von dem er auch zeitweilig verfolgt wurde. Ab 
1944 war er Dekan in Erlangen und ab 1953 ebendort Universitätsprofessor. 
Bekannt wurde er durch seine in mehrmaliger Auflage erschienenen Werke 
Theologie der Auferstehung (1933) und das nunmehr neu aufgelegte Kompen-
dium Politik zwischen Dämon und Gott – Eine christliche Ethik des Politischen 
(1954). In den 50er und 60er Jahren wurde Künneth durch sein Engagement 

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   3Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   3 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Geleitwort des Herausgebers zur 3. Auflage im Jahr 2025IV

für die Bekenntnisbewegung Kein anderes Evangelium bekannt. Künneth war 
auch politisch aktiv. Er war Mitbegründer der CSU-nahen Hanns-Seidel-
Stiftung, aktiv im Evangelischen Arbeitskreis der CDU/CSU und lange Jahre 
Mitglied in der Landesleitung der CSU.
Künneth war Träger des Bayerischen Maximiliansordens für Wissenschaft und 
Kunst und des Bayerischen Verdienstordens. In der offiziellen Trauerbekun-
dung des Freistaats Bayern zum Versterben Künneths im Jahr 1997 schrieb 
der damalige Bayerische Ministerpräsident Dr. Edmund Stoiber: „Walter 
Künneth war ein Mann der Heiligen Schrift. Aus ihr schöpfte er den Beken-
nermut und die Unerschrockenheit, die er der nationalsozialistischen Ideolo-
gie und dem Zeitgeist nach 1945 entgegensetzte.“
Bei der 3. Auflage handelt es sich um einen neu gesetzten, aber inhaltlich un-
veränderten Nachdruck der Vorauflagen. Einige wenige offensichtliche redak-
tionelle Fehler wurden beseitigt. Die arabische Seitenzählung wurde beibehal-
ten, um die Verweise des Stichwortverzeichnisses zu erhalten. Die lateinischen 
Seitenzahlen wurden für die dritte Auflage neu eingefügt. Sie enthalten die-
ses Geleitwort des Herausgebers sowie das folgende Vorwort zur 3. Auflage. 
Für die Abfassung dieses neuen Vorworts sei ganz herzlich dem ehemaligen 
Bayerischen Ministerpräsidenten Dr. Günther Beckstein gedankt, der nicht 
nur als langjähriger Minister und Landesvater hinreichend mit dem „Politik“-
Gegenstand dieses Buches befasst war, sondern als engagierter evangelischer 
Christ auch die Spannbreite zum ethisch-theologischen Teil mitabdeckt.

� S. M.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   4Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   4 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



﻿ V

VORWORT VON  
DR. GÜNTHER BECKSTEIN  

ZUR 3. AUFLAGE
Die Frage nach der Ethik der Politik hat eine neue Aktualität bekommen.
1990 – mit dem Zusammenbruch der UdSSR sowie der friedlichen Wieder-
vereinigung Deutschlands schien der Sieg der liberalen Demokratie über an-
dere politische Systeme eindeutig zu sein. Es wäre nur eine Frage der Zeit, 
wann sich weltweit demokratische Grundsätze, Achtung der Menschenrechte 
und der Rechtsstaat durchgesetzt hätten, war die nahezu einhellige Meinung. 
Die Friedensdividende wurde in vollen Zügen ausgezahlt, Fragen der militä-
rischen Sicherheit verloren an Bedeutung, in Deutschland wurde die Wehr-
pflicht ausgesetzt, in den meisten Ländern wurden die Wehretats zurückge-
fahren. Der bedeutende japanische Politologe Francis Fukuyama sah das Ende 
der Geschichte.
Schon kurze Zeit später stellte sich heraus, dass die Träume von der span-
nungslosen Welt und der wunderbaren Weltordnung leider unzutreffend wa-
ren. In der Zwischenzeit erleben wir, dass Russland auf Anordnung Putins 
einen brutalen Angriffskrieg gegen die Ukraine führt, mit geistlicher Unter-
stützung durch den russisch-orthodoxen Patriarchen.
Darüber hinaus hat es die Diskussion um die harte Auseinandersetzung der 
„systemischen Gegner“ China und EU/USA aus den politischen Zirkeln in 
die Kreise der Wirtschaft und auf die allgemeine politische Ebene geschafft. 
Es ist offensichtlich, dass die früheren Vorstellungen des Wandels durch Han-
del, also dass mit freiem Handel auch eine freiheitlich-demokratische Gesell-
schaft einhergehen würde, nicht der Realität entsprechen.
Damit steht die Politik vor schwierigen Entscheidungen, die ethisch hinter-
fragt werden müssen.
Auch innerhalb der westlichen Demokratien hat sich ein beunruhigender 
Wandel vollzogen. Der neue amerikanische Präsident Trump stellt mit vielsei-
tiger Unterstützung aus evangelikalen Kreisen die bisherigen Entscheidungen 
radikal in Frage und will Amerika um jeden Preis wieder groß machen. Das 
vermeintliche nationale Interesse überlagert alle anderen Fragen. 
Auch in Europa sind in vielen Ländern Parteien, zum Teil mit hohen Stim-
menanteilen, entstanden, die „populistische“ Vorstellungen, zum Teil sogar 
extremistische Ziele haben.
Die Frage, was ist ethisch richtig, zweckmäßig oder gar geboten, hat beson-
dere Aktualität und Bedeutung erhalten.
Auch auf der Ebene der Persönlichkeit des Politikers sind ethische Fragen 
drängend.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   5Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   5 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Vorwort von Dr. Günther Beckstein zur 3. AuflageVI

„Mit der Bergpredigt kann man die Welt nicht regieren“ (Helmut Schmidt, 
ehemaliger Bundeskanzler). Gibt es eine christliche Politik? – „Politik ist ein 
schmutziges Geschäft, das ist nichts für Christen“ – Damit wurde mir von ei-
nem Freund, der Pfarrer war, abgeraten, der Berufung in die bayerische Staats-
regierung zu folgen. „Oder wenn du schon beruflich in die Politik willst, dann 
strebe wenigstens eine Aufgabe im Sozialministerium an. Da kannst du Gutes 
tun für Behinderte, alte Menschen und für die Integration von Ausländern. 
Oder auch im Justizministerium, wo die wichtigste Aufgabe ist, für die Un-
abhängigkeit und Funktionstüchtigkeit der Justiz zu arbeiten. Das sind po-
sitive Ziele!“
Ich nahm dennoch die Berufung in das Innenministerium an. Mit jugendli-
chem Elan wollte ich dort tätig sein, wo die Konflikte am spannendsten sind. 
Grundlage wurde für mich die Lehre von den zwei Regimenten von Martin 
Luther: 

 
„Darum ein ganzes Land … mit dem Evangelium zu regieren, das ist 
eben, als wenn ein Hirt in einem Stall zusammentäte, Wölfe, Löwen, 
Adler, Schafe und ließe jegliches frei unter dem anderen gehen hin und 
spräch: da weidet euch und seid fromm und friedsam untereinander, 
der Stall steht offen …. Hier würden die Schafe wohl Frieden halten … 
Aber sie würden nicht lage leben.“ „Wer nun diese zwei Reich ineinan-
der wollte mengen … der würde Zorn in Gottes Reich setzen und Barm-
herzigkeit in der Weltreich: das wär eben den Teufel in den Himmel und 
Gott in der Höll setzen …“

Aber besagt diese Lehre damit, dass zur Erlangung oder Erhaltung politischer 
Macht jedes Mittel unabhängig von Recht und Moral erlaubt ist, wie das Ma-
chiavelli in seiner politischen Theorie darlegt?
Was ist in einer Welt, die zunehmend von politischen Spannungen und ideo-
logischen Konflikten geprägt ist, die Aufgabe der Politik? Die Frage nach ei-
ner tragfähigen Ethik des Politischen ist gerade heute von großer Bedeutung.
Künneth, ein herausragender Theologe und Denker des 20. Jahrhunderts, hat 
die Verbrechen der NS-Zeit erlebt und das Versagen großer Teile des Protes
tantismus, wo viele – nicht nur die Deutschen Christen – sich mit den Nazis 
arrangiert hatten, zumindest aber nicht laut und mutig genug den Verbrechen 
der Nazis widersprochen hatten. Er verbindet in seinem Buch tiefgehende 
biblisch-theologische Reflexion mit einer scharfsinnigen Analyse politischer 
Realitäten und mit der These, dass politische Macht stets im Spannungsfeld 
zwischen dämonischer Versuchung und göttlicher Berufung steht. Er bietet 
eine einzigartige Perspektive, die sowohl den Gläubigen als auch den politisch 
Interessierten zu denken gibt.

﻿

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   6Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   6 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



﻿ VII

Das Werk fordert den Leser auf, die Verantwortung des Einzelnen in politi-
schen Prozessen nicht nur pragmatisch, sondern aus einem Glaubensverständ-
nis heraus zu begreifen. Er zeigt auf, dass christliche Werte wie Gerechtigkeit, 
Barmherzigkeit und Wahrheit nicht nur individuell, sondern auch in gesell-
schaftlichen Strukturen Gestalt gewinnen können. 
Er versteht Politik als den Auftrag, die von Gott gegebene weltliche Ordnung 
zu realisieren, sieht aber durchaus die Gefahr, dass das Ego des Politikers zur 
Versuchung wird und damit das Dämonische Oberhand gewinnt.
Die Obrigkeit – kann dieser Begriff heute noch verwendet werden? – ist Got-
tes Amtsträger, was der Erhaltung der Welt in Ausrichtung seines Heilsplans 
dient. Dabei benötigt das Recht die unterstützende Macht des Staates. An-
dernfalls ist es nur ein Postulat, ein Wunsch, eine leere Idee. Die Ausführun-
gen zum Naturrecht, der Völkerordnung sowie der als Fernziel angesehenen 
Vereinigten Staaten von Europa sind auch heute noch sehr spannend.
Aber in dieser Macht liegt die Versuchung zum Missbrauch enthalten. Des-
wegen ist es entscheidend, dass bei Polizei und Militär der Dienstcharakter im 
Vordergrund steht, nämlich der göttlichen Ordnung zu dienen. Insbesondere 
im Krieg besteht die Gefahr, dass das Dämonische die Überhand gewinnt. Im 
totalen Krieg ist dies offensichtlich der Fall.
Gibt es eine christliche Politik oder gar eine Partei, die als legitim-politisches 
Organ der christlichen Kirche diese in der Welt repräsentiert? Dem stehen 
prinzipielle Bedenken gegenüber, da es die eine christliche Politik nicht gibt, 
weil die Kirche selbst keinen direkten politischen Auftrag in der Welt zu voll-
ziehen hat. Künneth warnt vor einer heillosen Vermischung der beiden Ämter 
und der zwei Weltregimente Gottes, zumal andererseits die Politik selbst eine 
überaus komplexe Größe darstellt.
Die zentrale Aufgabe legt Künneth deswegen in den gewissenhaften Politiker, 
der sich seiner Verantwortung vor Gott bewusst ist und als Vertreter der Ob-
rigkeit Gottes Ordnungsauftrag umsetzt.
Aber kann in der Demokratie, wo alle Gewalt vom Volk ausgeht, überhaupt 
noch von Obrigkeit gesprochen werden? Jedenfalls ist der christliche Staats-
bürger am Schicksal des eigenen Volkes und Staates mit beteiligt und hat eine 
prinzipielle Mitverantwortlichkeit. Dies ist insbesondere dem demokratischen 
System immanent. Er soll ein Vorbild der Ordnung und nicht der Zersetzung 
sein. Künneth wehrt sich gegen „die so beliebte Nörgel- und Kritiksucht der 
Bürger, welche alles besser wissen als die Obrigkeit und deren Maßnahmen 
ohne Sachkenntnis herunterziehen und ihre Autorität durch diffamierende 
Redensart in Frage stellen.“ Dies sei ethisch verantwortungslos und ein gehei-
mer Herd der Staatszerstörung.
Ich hätte da sehr gerne noch weitere Ausführungen über die Funktion der 
Presse und der Medien gelesen, insbesondere auch Ausführungen zu den so-
zialen Medien, die es allerdings bei Abfassung des Werkes noch nicht gege-
ben hat.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   7Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   7 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Vorwort von Dr. Günther Beckstein zur 3. AuflageVIII

Künneths Ethik des Politischen ist keine Utopie. Sie erkennt die Gefahr von 
Machtmissbrauch als den Einfluss des Dämonischen.
Der besondere Reiz der Lektüre des Werks von Künneth ist heute, dass er ein 
herausragender Vertreter der klassischen Theologie der 2. Hälfte des 20. Jahr-
hunderts ist, die sich eng an die Auslegung der Bibel hält.
Mich würden noch Ausführungen interessieren, wie sich Wertewandel, neue 
herausragende Aufgaben wie weltweiter Klimawandel sowie Bedeutungsver-
lust der christlichen Kirchen auf die Ethik des Politischen heute auswirken. 
Dies wäre aber eine Aufgabe für einen Theologen des 21. Jahrhunderts.

Dr. Günther Beckstein
Bayerischer Ministerpräsident a. D.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   8Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   8 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



VORWORT DES VERFASSERS  
ZUR 1. AUFLAGE

„Politik zwischen Dämon und Gott“, das ist das Grundthema, das zur Schick-
salsfrage unserer Zeit geworden ist. In ihm zeichnet sich zugleich unsere Exis
tenzfrage ab, denn Mensch sein heißt Existieren zwischen Dämon und Gott. 
Eine christliche Ethik, die auch die Welt des Politischen umgreift, die als 
ein gefährlicher „Zwischenzustand“ gekennzeichnet ist, bemüht sich um eine 
Wegweisung in dem politischen Irrgarten nicht als eine willkürliche Kon-
struktion, sondern als eine Antwort, die für alle Geschichtsstunden gültig und 
abschließend in dem Zeugnis der biblischen Offenbarung gegeben ist.
Von einer evangelischen Theologie darf nicht ein Rezept erwartet werden, das 
auf die Fülle der politischen Einzelfragen stets eine ethische Auskunft zur Ver-
fügung hält, aber wer bereit ist, die hier vorgetragenen Prinzipien und die sich 
aus ihnen ergebenden Folgerungen zu durchdenken, wird auch eine Klärung 
der konkreten politischen Fragen der Gegenwart gewinnen.
Eine christliche Ethik des Politischen wird aus der Verantwortung der christ-
lichen Gemeinde, die „unterwegs“ ist, aus der theologia viatorum geboren. 
Daher trägt dieser ethische Entwurf wesensmäßig eschatologischen Charakter. 
Nur wenn man um das Ende und das Ziel aller Geschichte weiß, enthüllt sich 
der verborgene „Sinn“ des politisch-ethischen Handelns. Dieses eschatologi-
sche Wissen des Christen aber lähmt nicht die politische Aktivität, sondern 
ruft vielmehr zu vorbildlichem, nüchternem und zugleich getrostem Dienst 
in der politischen Arena.
In den letzten Jahren ist viel über das Ethos in der Politik nachgedacht wor-
den, und die Veröffentlichungen darüber sind fast unübersehbar. Gleichwohl 
ergibt sich die Notwendigkeit, in einer zusammenfassenden Gesamtschau von 
klaren biblisch-reformatorischen Grundsätzen ausgehend die politischen Zen-
tralfragen darzustellen und es einmal zu wagen, die Linie bis zu den praktisch-
aktuellen Problemen der Tagespolitik auszuziehen. Angesichts der Verwor-
renheit und Kompliziertheit der politischen Fragenkreise und der Vielgestal-
tigkeit und Aufgeregtheit der politischen Meinungen ist dieser Versuch einer 
„christlichen Ethik des Politischen“ ein Wagnis.
Die Ausführungen richten sich an alle, welche sich über die ethische Aufgabe 
im staatlichen Leben Gedanken machen und gewillt sind, sich diesen theo-
logischen Dienst gefallen zu lassen, vor allem auch an den „politischen Men-
schen“ unserer Zeit. Um das Studium zu erleichtern, wurden die fachlichen 
Auseinandersetzungen auf die Fußnoten verwiesen, so daß die spezielle theo-
logische Diskussion auf die Lektüre der nichttheologischen Leser nicht stö-
rend wirkt.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   7Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   7 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



8 Vorwort des Verfassers zur 1. Auflage

Hohe Anerkennung und Dank gebührt Fräulein Martha Denzler, die uner-
müdlich und treu sich um die Herstellung des Manuskriptes bemüht hat.

Erlangen, Frühjahr 1954.
� Walter Künneth

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   8Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   8 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



INHALT

EINLEITUNG

Erster Teil

DIE BIBLISCH-REFORMATORISCHE GRUNDLEGUNG  
DER POLITISCHEN ETHIK

� Seite 
I.	 DIE POLITISCHE WELT IM ASPEKT DER BIBLISCHEN  

OFFENBARUNG  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 29

1.	 Der transzendente Welthintergrund  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 29
a) Der Schöpfer- und Heilswille Gottes in bezug auf die politische Welt  	 30
b) Der satanische Wille  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 31
c) Die politische Welt im Zwielicht des Geisteskampfes  . . . . . . . . . . .            	 32

2.	 Das biblische Geschichtsbild  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 34
a) Die Ordnungsmächte  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 34

α) Das Vorhandensein der Mächte  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 34
β) Die göttliche Machtsetzung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 35
γ) Das politische Recht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 36
δ) Die Verbindlichkeit politischer Machtordnung  . . . . . . . . . . . . . . .                	 38
ε) Mächte und Engel  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 40

b) Die zerstörenden Gewalten  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 41
c) Die Weltpolitik Gottes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 44

α) Die Souveränität Gottes in der Geschichte  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 44
β) Die geschichtstheologische Paradoxie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 45

d) Der eschatologische Charakter des Politischen  . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 47
α) Die Existenz unter dem Gesetz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 47
β) Die Existenz unter dem Kampf  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 48
γ) Die Existenz unter der Verheißung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 49

3.	 Die Urgemeinde in der politischen Welt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 50
a) Die Grundhaltung gegenüber der politischen Wirklichkeit  . . . . . . .        	 50
b) Die christlichen Aufgaben im politischen Raum  . . . . . . . . . . . . . . .                	 53

α) Das Untertansein  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 53
β) Die positive Unterstützung der Obrigkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 56
γ) Die missionarische Sendung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 59
δ) Die clausula Petri  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 59

c) Die Gemeinde in der apokalyptischen Situation  . . . . . . . . . . . . . . .                	 61

INHALT

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   9Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   9 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Inhalt10

II.	DIE POLITISCHE KONZEPTION DER LUTHERISCHEN  
REFORMATION  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 64

1.	 Der theologische Ansatzpunkt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 64
a) Der reformatorische Anschluß an die biblische Botschaft  . . . . . . . .         	 64
b) Die politische Weltsicht der Reformation  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 68

2.	 Die Grundlinien der politischen Ethik der lutherischen Reformation  	 72
a) Kritik und Krisis der „Lehre von den zwei Reichen“  . . . . . . . . . . . .             	 72

α) Das dualistische Mißverständnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 74
β) Das autonomistische Mißverständnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 75
γ) Die lutherische „Staatshörigkeit“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 77
δ) Die Anklage auf „doppelte Moral“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 79
ε) Die „liberal-kulturprotestantische“ Mißdeutung  . . . . . . . . . . . . . .               	 80

b) Luthers Verkündigung der „zwei Regimente“  . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 81
α) Die Unterscheidung der zwei „Reiche“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 81
β) Das weltliche Regiment  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 83
αα) Das Gesetz · ββ) Die Obrigkeit · γγ) Das Geschichtshandeln Gottes
γ) Das geistliche Regiment  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 88
δ) Die Gefahr der Vermischung der beiden Reiche  . . . . . . . . . . . . . .               	 89
ε) Die Überschneidung der beiden Reiche  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 91
αα) Die Ursache der Zusammengehörigkeit der beiden Regimente · ββ) Der 
Schnittpunkt der Begegnung der beiden Regimente · γγ) Verantwortung der 
christlichen Obrigkeit · δδ) Kritische Funktion des geistlichen Regiments
ζ) Das Ende der „zwei Reiche“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 97

3.	 Die politischen Entscheidungen der lutherischen Bekenntnisschriften  .  	 98
a) Unterscheidung und Verbundenheit der zwei Regimente  . . . . . . . . .          	100
b) Die „gute Ordnung“ Gottes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 101
c) Die Stellung des Christen in der politischen Welt  . . . . . . . . . . . . . .               	103

α) Die Möglichkeit politischen Amtsvollzuges  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	103
β) Die christliche Untertanenpflicht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	105
αα) Gehorsam · ββ) Danken und ehren · γγ) Bitte und Fürbitte ·  
δδ) Liebe üben

d) Der Mißbrauch des weltlichen Regiments  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	108
α) Die Möglichkeit der „Tyrannis“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	109
β) Die Gehorsamsverweigerung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	109

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   10Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   10 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Inhalt 11

Zweiter Teil

DIE GRUNDELEMENTE POLITISCHER GESTALTUNG

I.	 DAS PRINZIP DER ORDNUNG  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 115

1.	 Die Theologie der „Ordnungen“ als Problem  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 116
a) Die Infragestellung des „Ordnungsbegriffes“  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 116

α) Die generellen Mißverständnisse der „Ordnung“  . . . . . . . . . . . . .              	 116
β) Der Begriff der „Schöpfungsordnung“  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 118
αα) Die theologische Deutung · ββ) Die kritische Stellungnahme

b) Die Frage des Naturrechtes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	123
α) Die Wendung zum Naturrecht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	124
β) Die Grundzüge des Naturrechtes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	128
γ) Die Kritik am Naturrecht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	130

2.	 Die Erhaltungsordnung Gottes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	135
a) Die Erkenntnis der Gottesordnung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	136
b) Die Qualität der Erhaltungsordnung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	138

α) Die trinitarische Bestimmtheit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	138
β) Der Gesetzescharakter  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                 	140

c) Die existentielle Bedeutung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	142
d) Die Dialektik der Ordnung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	144

II.	DIE POLITISCHEN ERSCHEINUNGSFORMEN DER  
ORDNUNG  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	146

1.	 Die staatliche Wirklichkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	146
a) Die Staatsideen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	146

α) Die Idee der autonomen Souveränität  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	146
β) Die pessimistische Staatstheorie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	147
γ) Die idealistische Staatsidee  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	148
δ) Der liberal-rationalistische Staatsgedanke  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	149
ε) Das kollektivistische Staatsverständnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	150

b) Die Theonomie des Staates  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 151
α) Der Staat unter dem Schöpfer  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	152
β) Der Staat unter der Dämonie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	153
γ) Der Staat unter dem Erlöser  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	154

c) Die Obrigkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	156
α) Die Grundbestimmtheit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	156
αα) Das Machtorgan Gottes · ββ) Das Gesetz der Über- und Unter
ordnung · γγ) Die stellvertretende Funktion
β) Die Konstanz der Obrigkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	159

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   11Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   11 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Inhalt12

2. 	 Macht und Recht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 161
a) Die Rechtsetzung durch Macht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 161
b) Der Rechtsschutz durch Macht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	164
c) Die Machtbegrenzung durch Recht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	165
d) Das Ringen um konkretes Recht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	167
e) Die Verwirklichung der Rechtsfindung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	169

3.	 Der konkrete Staat  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	170
a) Die Staatsform  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	170

α) Die Frage nach dem „rechten“ Staat  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	170
β) Die Relativität der historischen Gestaltung  . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	173
αα) Die Grundtypen · ββ) Die innerstaatlichen Gruppen
γ) Die Kriterien für den „rechten“ Staat  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	179

b) Die Staatsideologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	184
α) Der Einbruch der Ideologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	184
β) Das Wesen der Ideologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	188

4.	 Volk und Völkerwelt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	192
a) Die volkhafte Gliederung als Problem  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	192
b) Die Daseinswirklichkeit des Volkes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	195
c) Die Zweideutigkeit des Volkes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	199

α) Der theologische Sinn des Volkes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	199
β) Theologische Mißverständnisse des Volkes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	201

d) Die Völkerordnung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	204
α) Die universalistische Tendenz  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	204
β) Die Realisierung völkerrechtlicher Ordnung  . . . . . . . . . . . . . . . .                 	205

III.	DIE ENTARTUNG DER ORDNUNG . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	213

1.	 Die Ursachen des Verfalls  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	213
a) Die metaphysische Entwurzelung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	213
b) Die ethische Bindungslosigkeit des Politischen  . . . . . . . . . . . . . . . .                 	214
c) Die Tendenz der Macht zur Totalität  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	215

2.	 Das Massenmenschentum  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	217
a) Die Bedingungen für die Entstehung und Entwicklung der Masse  .   	218
b) Die Kennzeichen des Massenmenschen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	220

3.	 Die Dämonie des Totalstaates  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	223
a) Das Gewaltprinzip  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	223
b) Die Perversion des Rechtes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	225
c) Die Zerstörung des Menschenbildes  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	229

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   12Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   12 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Inhalt 13

4.	 Die Ideologie des dialektischen Materialismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	233
a) Die marxistische Weltanschauung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	233

α) Die Herkunft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	233
β) Die Hauptprinzipien  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	235
αα) Die Krisis der Gesellschaft · ββ) Das ökonomische Urprinzip
γ) Die Dialektik  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	238

b) Die ökonomische Anthropologie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	239
c) Der Staatskommunismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	241

α) Der soziale Umschwung  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	241
β) Die Diktatur des Proletariats  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	242

d) Die Metamorphose der Begriffe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	245
e) Der säkularisierte Messianismus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	250

α) Die klassenlose Gesellschaft  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	250
β) Der neue Menschentypus  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	251

Dritter Teil

DAS PROBLEM DER GEWALT

I.	 DIE STAATLICHE GEWALTANWENDUNG  . . . . . . . . . . . . . . . .                 	257

1.	 Die Polizeigewalt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	257
a) Das Wesen der Polizeigewalt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	257
b) Der Dienstcharakter der Polizeigewalt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	258
c) Die Geheimpolizei  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	259

2.	 Die Todesstrafe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	261
a) Die Verwerfung der Todesstrafe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	262
b) Die theonome Begründung der Todesstrafe  . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	263

α) Das biblische Urteil  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	264
β) Die metaphysische Sühne  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	265

c) Die Amnestie  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	267
3.	 Die Wehrmacht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	270

a) Die Notwendigkeit  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	270
b) Die Aufgabe der Wehrmacht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	271
c) Der Mißbrauch der Wehrmacht  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	272

4.	 Die internationale Strafgewalt  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	276
a) Die Voraussetzungen  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	277
b) Grenze und Gefahr internationaler Strafgewalt  . . . . . . . . . . . . . . . .                 	278
c) Das Ergebnis  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	282

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   13Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   13 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Einleitung 21

Und doch muß bei allem Wissen um notvolle Differenzen an der notwendi-
gen Beziehungssetzung und Verbundenheit festgehalten werden. Das Politi-
sche und das Ethische sind nicht zwei Ebenen, denen jeder Berührungspunkt 
fehlt, sondern die Qual und Anfechtung der Spannungen entstehen ja gerade 
dadurch, daß die politische Existenz des Menschen zugleich unter dem ethi-
schen Gefordertsein sich befindet. Übersehen darf auch nicht werden, daß 
politisches Handeln nicht bloß eine technische und planmäßige Durchfüh-
rung öffentlicher Lebensgestaltung meint, sondern immer zugleich eine Deu-
tungsaufgabe in sich schließt. Damit erhebt sich die hintergründige Frage aller 
Politik, ob Gott oder die Dämonie hier ihr Werk treiben. Der Mensch in der 
Politik kommt demnach an der Überlegung nicht vorbei, welches die normge-
benden Werte und ethisch bestimmenden Faktoren in dem Bereich geschicht-
lich-politischer Existenz mit ihrer Ordnung und Gesetzgebung eigentlich sein 
sollen. Alle politischen Entscheidungen entstammen zutiefst, wenn auch meis
tens unbewußt, einer religiösen Wurzel.
Wenn jedoch andererseits das christliche Ethos auf dem uneingeschränkten 
Anspruch der biblischen Offenbarungsbotschaft beruht, dann ist zugleich 
mit ihm eine Sendung gegenüber der ganzen politischen Wirklichkeit gesetzt. 
Gottes Wort zielt nicht ab auf eine religiös-individualistische Seelenkultur, 
die sich auf die Innerlichkeit beschränken könnte, sondern greift nach der 
Totalität des Lebens. Ein Moratorium christlicher Erkenntnisse für das Ge-
biet des Politischen ist damit ausgeschlossen, vielmehr wird auch dieser Wirk-
lichkeitsbereich notwendigerweise unter den biblischen Offenbarungsaspekt  
gerückt.4

Tatsachenwelt … Ein Sittenprediger, der Wahrheit, Gerechtigkeit, Frieden, Versöhnung in 
die Welt der Wirklichkeit bringen will, ist ein Tor.“ „Der Untergang des Abendlandes“ 1917 
u. 1922, S. 262. Ähnlich äußert sich auch Friedrich Naumann in den „Briefen über die Re-
ligion“, 1903, S. 72: „Entweder alles ist Liebe oder alles ist Kampf. Entweder wir sind Wölfe 
oder wir sind Lämmer. Entweder wir wollen herrschen oder wir wollen liebend leiden. Ent-
weder gehen wir mit Bismarck oder mit Tolstoi. Entweder das Evangelium der gepanzerten 
Faust oder das Evangelium der Brüder von gemeinsamen Leben.“
4 Friedrich Gogarten, „Politische Ethik“, Jena, 1932, faßt in Antithese zur Idee einer selbst-
mächtigen Humanitas, die er noch in den „letzten Werten und Zielen des menschlichen 
Lebens und Handelns“, wie sie E. Troeltsch, „Gesammelte Schriften“ II, Tübingen, 1911, 
S. 553 vertritt, verkörpert sieht, den Begriff des Ethischen in der Frage zusammen: „was 
das heißt, daß der Mensch ein Wesen ist, das radikal unter fremder Macht steht, und was 
das für eine Selbsterkenntnis ist, die darin geschieht, daß ich um die Macht weiß, die mei-
ner schlechthin mächtig ist“. S. 4. Die Frage nach „Gut“ und „Böse“ meint kein „an-und-
für-sich-sein“ des Menschen, sondern eine zwischenmenschliche Relation. Damit stößt 
er auf das generelle Verständnis des „Politischen“, daß „das politische Sein des Menschen 
nicht ein besonderes ist, das es neben anderen Seinsarten des Menschen gäbe, sondern das 
menschliche Sein ist politisch“. Der Terminus „politisch“ beschränkt sich für Gogarten 
nicht darauf, „was unmittelbar mit dem Bestand des Staates oder mit der Herrschaft über 
den Staat oder dem Einfluß im Staat zu tun hat“. Aber es liegt ihm alles daran, deutlich

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   21Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   21 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Einleitung22

Damit aber wird das Problem der politischen Ethik noch vertieft und ver-
schärft. Wie soll das Ethos im politischen Raum sich verwirklichen? Aufgabe 
der theologischen-politischen Ethik ist es zunächst, nach den tragenden letz-
ten Prinzipien der politischen Sphäre zu fragen, sich um die Orientierung an 
einer gültigen, verbindlichen Norm zu bemühen. Es könnte ja sein, daß die 
Lehre vom Staat und den Völkerbeziehungen unter Absehen vom Offenba-
rungswort Gottes verzerrt und irrtümlich entwickelt wird und daß ohne Ein-
wirkung des christlichen Ethos es zu einer Verwahrlosung aller politischen 
Existenz kommen muß. So hat politische Ethik einen kritischen, klärenden 
und zugleich aufbauenden Dienst zu leisten.
Sodann aber darf eine politisch-ethische Untersuchung nicht sich auf die 
Prinzipienfragen beschränken, sondern muß unter Vermeidung der Fehler, 
die jeder kasuistischen Ethik drohen, den Mut haben, zu einer praktischen 
Konkretisierung der vorausgegebenen Grundsätze zu gelangen. Eine politi-
sche Ethik erfüllt dann ihre Aufgabe, wenn sie nicht nur die Fülle der Pro-
bleme aufzeigt, sondern auch auf der Arena politischer Entscheidungen klare 
Richtlinien gibt, so daß in gewissenhafter Verantwortung eine Stellungnahme 
vollzogen werden kann. Damit ist nicht gesagt, daß es möglich sein könnte, 
die politische Wirklichkeit auf Grund des christlichen Ethos neu aufzubauen 
und neu zu ordnen. Diese Illusion würde leugnen, daß gerade auch das poli-
tische Dasein ein Schlachtfeld darstellt, auf dem Gott und die Dämonen mit-
einander ringen.
Gemäß diesen Vorüberlegungen verstehen wir unter politischer Ethik die zu-
sammenfassende, systematisch geordnete Darstellung der Grundsätze und der 
konkreten Erkenntnisse, welche die politische Wirklichkeit sowie das prak-
tische Verhalten des einzelnen Menschen in den politischen Entscheidungen 
zwischen Gott und Dämonie auf dem Grund der Begegnung mit der bibli-
schen Offenbarungsbotschaft bestimmen. Diese theologisch-wissenschaftliche 
Besinnung ist nicht zu trennen von der seelsorgerlichen Absicht, auch, wenn 
möglich, eine Lebenshilfe für die Menschen zu bieten, welche in den politi-
schen Auseinandersetzungen verantwortlich stehen. Das Spannungsverhältnis 
„Politik“ und „Ethos“ ist ein Gravitationspunkt menschlicher Entscheidungen 
überhaupt, der Ort, an welchem die Würfel über Reiche und Völkerschicksale 
und über die Einzelexistenz fallen. Die Bindung an Gottes Wort ist in den 
politischen Stürmen der einzige Anker, der nicht zerbricht, sondern ein sinn-
volles Existieren in dieser chaotischen Welt ermöglicht.5

werden zu lassen, daß die Probleme der Sozialethik eben gar nicht vom individualethischen 
zu trennen sind, sondern „daß das Sein des Menschen ein Vom-andern-her und Für-den-
Andern-da-sein ist und nicht ein An-und-für-sich-sein“, also wesensmäßig unter den Begriff 
des „Politischen“ begriffen werden muß.
5 Wenn hier der Versuch gemacht wird, in neuer Weise eine „christliche Ethik des Po-
litischen“ zu entwerfen, so gebührt es, in tiefer Ehrerbietung und respektvol-
ler Würdigung des umfassenden und tiefschürfenden Werkes von Georg Wünsch zu

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   22Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   22 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Einleitung 23

Im einzelnen soll sich der Aufbau dieses Buches nach folgenden Gesichts-
punkten vollziehen. Ein erster Teil behandelt die biblisch-reformatori-
sche Grundlegung der politischen Ethik und fragt nach der Sicht und der 
Deutung der politischen Welt im Aspekt der biblischen Offenbarung und der

gedenken, „Evangelische Ethik des Politischen“, J. C. B. Mohr, Tübingen, 1936. Es ist wahr-
haftig ein „gewaltiger Stoff“, der von Wünsch bearbeitet wurde mit dem Ziel, „seinen Bei-
trag zu liefern zur Überwindung der Zerrissenheit des Volkslebens durch das Auseinan-
derfallen von Christentum und Politik, Kirche und Staat“. Die weiten, von eindringender 
Sachkenntnis zeugenden geschichtlichen Partien seines Buches sind von bleibender Be-
deutung. Es ist ein hohes Verdienst, die Probleme der politischen Ethik überhaupt in so 
gründlicher Untersuchung zum Gegenstand theologischer Durchdringung gemacht und 
diese „hochaktuelle Lebensfrage“ in das Licht des christlichen Glaubens gerückt zu haben.
Wir stimmen Wünsch in der Frage zu: „Was soll ich tun im Gehorsam gegen den uns in 
Christus offenbarten Gott?“ sowie in der Erkenntnis, daß Ethik eine „Folge der Gnade“, 
„usus didacticus legis“ und damit als „theologische Disziplin in der Not des Christen Hilfe 
sein“ will. Dabei geht es um den „Beziehungspunkt“ gemeinsamer Verpflichtung“ „zwischen 
Evangelium und Staat“. Bemerkenswert ist auch, daß Wünsch die Gefahr einer „Lehre von 
der Eigengesetzlichkeit“ des Politischen erkennt und an diesem Punkt den „viel mißverstan-
denen Luther“ anders interpretiert. Seine Ethik muß auch „dem dämonischen Wesen des 
Staates mit voller Wahrhaftigkeit Rechnung“ (S. 6) tragen und sieht „die wichtigste Aufgabe“ 
darin, zu zeigen, was Evangelium und was Staat unter den heutigen Bedingungen heißt, und 
Bedingungen bedeuten Fragestellungen und Nöte. Dann wird freilich eine Ethik des Poli-
tischen, wenn sie Konkretes und Aktuelles sagen will, durch ihre eigene Zeit bedingt und 
in ihrer Geltung zeitgeschichtlich begrenzt sein. Seine „Politische Ethik“ ist ein Teil seiner 
Sozialethik, wie sie vor allem in seinen Werken „Evangelische Wirtschaftsethik“, Tübingen, 
1927, S. 13 f., „Wirklichkeitschristentum“, Tübingen, 1932, dargestellt ist.
Was unsere Untersuchung von der Georg Wünschs wesentlich unterscheidet, ist in drei 
Momenten begründet. Zunächst in der völlig neuen politischen Situation, die den zweiten 
Weltkrieg und einen Staatsbankrott ohnegleichen im Hintergrund hat. Es ist begreiflich, 
daß in dieser Lage die weltgeschichtlich-politischen Probleme neu gestellt und beantwor-
tet werden müssen. Wenn auch im Denken Wünschs das Ungeheuer des totalen Staats am 
Horizont auftaucht, so konnte seine Ethik die ganze Furchtbarkeit dieses heute in beson-
derer Bedrohung über der Menschheit stehenden Systems noch nicht kennen. Dadurch ist 
notwendigerweise das „Klima“ seiner Ethik gekennzeichnet, für welche die Grenze und Ab-
gründigkeit des Politischen noch nicht so unmittelbar einsichtig werden konnte.
Zum andern handelt es sich bei Wünsch um eine christlich charakterisierte Wertethik. Ihr 
Inhalt ist „das Seinsollen des Zusammenseins von Menschen“ „unter der Bestimmtheit des 
Politischen oder des Staates“. Dieser „Faktor“ ist „seinem Wesen nach als Wert zu bezeich-
nen“ (S. 1). Die Pflichtenethik wird also von dem Begriff des gültigen Wertes her bestimmt. 
„Jede echte Ethik fragt nach der letzten gebietenden Instanz, die für sie nur der letzte, alles 
Seiende tragende Grundsinn oder Grundwert oder der absolute Wert sein kann. Im Ein-
klang mit dem letzten, absoluten Wert sich verhalten, das ist sittliches Verhalten“. Indem 
Wünsch den Wertbegriff zum maßgebenden Prinzip seiner Ethik erhebt, wird diese idealis
tisch-christlich charakterisiert.
Damit hängt zum dritten zusammen, daß bei Wünsch die zentrale christologisch-
eschatologische Orientierung fehlt und der trinitarische Ansatzpunkt, wie er sich

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   23Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   23 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Einleitung24

klassischen Konzeption der lutherischen Reformation. Ein zweiter Teil entfal-
tet die Prinzipienlehre der Politischen Ethik, zeigt aber auch negativ die Ent-
wicklung des Politischen auf als Folge der Mißachtung der ethischen Grund-
sätze. Die Bedeutsamkeit der Probleme der Gewalt, wie sie insonderheit in 
den Erscheinungen der Revolution, des Krieges und des Widerstandsrech-
tes akut werden, erfordert die spezielle Darlegung in einem dritten Teil. Der 
vierte Teil stößt in den weitschichtigen Fragenkreis der konkreten politischen 
Ethik vor, die in den bisherigen ethischen Untersuchungen meistens zu kurz 
gekommen ist, und faßt die brennenden Fragen des politischen Berufsethos, 
der Befehlsgewalt und der Gehorsamspflicht ins Auge. Der fünfte Teil bietet

biblisch-reformatorisch ergibt, nicht in seinem Aspekt liegen kann. Nun legt allerdings 
Wünsch Wert darauf, daß „der Begriff des Eschatologischen“ „bewußt“ von seiner Ethik 
„herausgearbeitet“ wurde (S. 3). Das ist formal durchaus richtig, denn er stellt fest, daß „al-
les Ethos“ einen „eschatologischen Charakter“ hat und „jede Ethik“, „soll sie Sinn haben, 
eschatologisch begründet“ sein muß. „Staat und letzter Daseinssinn, Staat und Eschatolo-
gie, Staat und Gott“ müssen „irgendwie zusammengehören“ (S. 4). Es fragt sich nur, was 
Wünsch unter „Eschatologie“ versteht. Auf jeden Fall liegt ihm die eschatologische Perspek-
tive des Neuen Testamentes und die darauf basierte eschatologische Weltsicht vollkommen 
fern. Es geht ihm nicht um die in der Auferstehung Jesu fundierte Eschatologie des Rei-
ches Gottes. Es handelt sich lediglich um eine „Werteschatologie“, um die Erkenntnis eines 
„letzten“ Wertes, also um eine rein „axiologische“ Eschatologie, welche die Teleologie aus-
schaltet. Darum kann Wünsch sagen, daß „der Staat letzte Herrschaft bedeutet und letzte 
Befehle gibt“, daß „es sich im Politischen um das kämpferische Verhalten zur Erringung der 
letzten Entscheidungen handelt“.
Der Grund dafür, daß die biblische Eschatologie für seine politische Ethik ohne Wirkung 
bleibt, liegt in dem Nichternstnehmen der trinitarischen Grundbestimmtheit der christli-
chen Offenbarung. Da von ihm die „Offenbarung“ nur sehr allgemein als „Selbstkundge-
bung Gottes durch Jesus Christus“ (S. 649) interpretiert wird, ohne die universale politi-
sche Relevanz dieser Offenbarungsbotschaft zu erkennen, kommt er zu dem theologischen 
Mißverständnis, daß „der Glaube“ des Nationalsozialismus, der natürlich nicht der christ-
liche ist und auch nicht sein kann, doch auch vom Christen „bejaht“ werden könne. Dieser 
„allgemein fiduziale Theismus“ wird „theologisch mit folgender Argumentation akzeptiert: 
Wie schwer war der christliche Kampf gegen atheistische Marxisten; man mußte ihnen erst 
mühsam die Möglichkeit eines allgemeinen Gottesglaubens zu erweisen suchen. Der Na-
tionalsozialismus dagegen sucht die Einheit auf einer positiv religiösen Basis.“ „In diesem 
Gott werden die politischen Notwendigkeiten zu Notwendigkeiten von Gott her, die Ent-
schlüsse zu Taten im Auftrag Gottes und in der Verantwortung vor ihm. In diesem Glauben 
liegt schließlich die Rechtfertigung des Existenzkampfes des Volkes von der Ewigkeit her; er 
gibt das Wissen um Sendung und Beruf. Dieser Glaube trägt die nationalsozialistische Welt-
anschauung. Und das ist der Glaube des christlichen ersten Artikels.“ Dieser grundlegende 
Irrtum ist nicht etwa zeitgeschichtlich bedingt, sondern hat seinen Grund in einer prinzi-
piellen Fehldeutung der christozentrisch-trinitarischen Offenbarung. Darum ist seine Ver-
sicherung, daß „Jesus Christus“ „uns das Vertrauen zum Politischen“ gibt, „das Vertrauen, 
daß auch im Unbegreiflichen, Schrecklichen, selbst Sündhaften doch Gottes guter und gnä-
diger Wille geschieht“, zwar richtig, aber doch nur ein kleiner Ausschnitt der umfassenden 
Bedeutung der biblischen Offenbarung für Fragen und Lösungen der „Politischen Ethik“.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   24Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   24 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Einleitung 25

einen Überblick über die historische Begegnung von Staat und Kirche in ih-
ren typischen Ausprägungen und handelt abschließend von dem „politischen 
Amt“ der Gemeinde Jesu in der Welt der Staaten und Völker auf ihrem Wege 
zum kommenden „Tag des Herrn“.
Die Einsichten und Weisungen, die eine politische Ethik zu geben vermag, 
sind aber letztlich nur gültig, wenn die mit dem Mittelpunkt der Auferste-
hung Jesu gesetzte eschatologische Perspektive nicht als Akzidenz, sondern als 
fundamental und wesentlich für die Möglichkeit und Zielrichtung politisch-
ethischen Handelns verstanden wird.6

6 Der hier vorgelegte Versuch einer „Politischen Ethik“ ist zugleich eine praktisch-ethische 
Konkretion der durch eine „Theologie der Auferstehung“ gewonnenen neuen Weltsicht. 
Vgl. W. Künneth, „Theologie der Auferstehung“, Neuauflage Claudius-Verlag, München, 
1951.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   25Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   25 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   26Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   26 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



E R S T E R  T E I L

Die biblisch-reformatorische Grundlegung  

der Politischen Ethik

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   27Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   27 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   28Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   28 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



I. Die politische Welt im Aspekt der biblischen Offenbarung

Die Überlegungen, die in diesem ersten grundlegenden Abschnitt zu erör-
tern sind, lassen sich in folgende Grundfragen zusammenfassen: Wie wird 
die politische Wirklichkeit von der Heiligen Schrift her verstanden und ge-
deutet, welche Stellungnahme wird von den „Propheten und Aposteln“ ge-
genüber der Welt des Politischen vollzogen, und wodurch ist das Verhalten 
der biblischen Menschen, speziell die Existenz der urchristlichen Gemeinde, 
in dem geschichtlichen Kampfe der Völker und Weltreiche charakterisiert? 
Dabei geht es um die Feststellung des spezifisch biblischen Wirklichkeits-
verständnisses unabhängig von der Frage, ob und inwieweit diese Situation 
für die gegenwärtig politisch-ethische Sicht maßgebend sein kann. Gewiß 
ist allerdings, daß jede christlich-ethische Aussage in unablässiger Rückbe-
ziehung auf die Botschaft von der biblischen Offenbarung stehen muß und 
genötigt ist, angesichts anderer konkreter Probleme Rückfragen an die bibli-
sche Weltdeutung zu stellen. Insofern eignet diese Untersuchung eine prin-
zipielle grundlegende Bedeutung, die sich nicht in dem historisch-biblischen 
Befund erschöpft, sondern eine Weichenstellung für eine politische Ethik der 
Gegenwart darstellt.
Die Wirklichkeit der biblischen Offenbarung, die im Gegensatz zu philoso-
phisch-religiösen Ideologien und mythologischen Vorstellungen ein schlecht-
hin neues irrationales Heilsfaktum sui generis in der Menschheitsgeschichte 
repräsentiert, begründet eine universale theozentrische Weltsicht, eine streng 
geschichts-theologische Perspektive.
Drei Grundlinien lassen sich zur Erkenntnis der politischen Wirklichkeit im 
Offenbarungsaspekt herausstellen.

1. Der transzendente Welthintergrund

Eine in die Tiefe gehende Beurteilung der Welt des Politischen vom Blick-
punkt urchristlicher Weltdeutung aus ist nur unter der einen Voraussetzung 
möglich, daß das Weltgeschehen nicht vordergründig, rein immanent ge-
schichtsphilosophisch verstanden wird, sondern einen metaphysischen Tief-
gang, eine transzendente Hintergründigkeit besitzt. Entscheidend ist die Ein-
sicht, daß die politisch-geschichtliche Wirklichkeit der Menschheit nur in 
Relation zu Gott und zu seinem Widersacher in rechter Weise begriffen wer-
den kann.
Diese für das biblische Denken überaus kennzeichnende Situation ist durch 
drei Aussagen, die eine unlösbare innere und sachliche Einheit darstellen, nä-
her zu erläutern.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   29Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   29 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Die politische Welt im Aspekt der biblischen Offenbarung30

a) D e r  S c h ö p f e r -  u n d  H e i l s w i l l e  G o t t e s  i n  b e z u g  a u f 
d i e  p o l i t i s c h e  We l t

Entstehung, Existenz und Zielsetzung der gesamten Weltwirklichkeit und da-
mit auch des politischen Lebens des Menschen ist durch den allmächtigen, 
d. h. den souveränen, durch nichts begrenzten, über alle Mittel verfügenden 
und schlechthin überlegenen Willen Gottes bestimmt. Gott, der Schöpfer, ist 
der Herr alles Geschichtsgeschehens. Der politische Raum der geschichtlichen 
Ereignisse ist zwar nicht Stätte und Ausdruck seiner „Offenbarung“ in prä-
gnantem Sinn, so als ob aus dieser Dimension eine gültige Gotteserkenntnis 
geschöpft werden könnte, aber es ist der Ort seines uneingeschränkten Wir-
kens. Der die politische Welt gestaltende und ordnende Wille ist für die Sicht 
des Menschen ohne Offenbarungsbotschaft unbegreiflich, ist das Walten des 
deus absconditus. Abgesehen von der Offenbarung Gottes liegt über der ge-
schichtlich-politischen Sphäre Zwielicht und Finsternis, bleibt diese Welt vol-
ler Rätsel und ungelöster Probleme.
Dieser geschichtsmächtige Gotteswille hat sich durch Menschen bezeugt, hat 
zu Menschen geredet, sich in Menschen enthüllt, ist wesensmäßig anthro-
pologisch ausgerichtet. Damit ist die innere Seite des Geschichtslebens cha-
rakterisiert durch die geistige Bezogenheit Gottes auf den Menschen und, 
dadurch ermöglicht, durch die Verbundenheit des Menschen mit Gott. Die 
geschichtlich-politische Existenz des Menschen ist demnach arteigen quali-
fiziert nicht im Sinne eines Biologismus, der auch das menschliche Sein nur 
naturhaft deutet, und nicht im Sinne einer anonymen Schicksalsgläubigkeit, 
die an dem Geheimnis des undurchdringlichen Welthintergrundes scheitert, 
sondern als ein personhaftes und damit verantwortliches Existieren des Men-
schen „vor Gott“. Diese Erkenntnis ist von grundlegender Wichtigkeit für das 
Verständnis des Politischen und seiner geistigen Bewältigung. Der biblische 
Offenbarungsaspekt nimmt den Menschen unbedingt ernst auf Grund der 
„Anrede“ Gottes, die vom Menschen „Antwort“ fordert. Der Schöpferwille 
Gottes statuiert gerade in seiner Allmacht die Freiheit der Persönlichkeit des 
Menschen und damit der Freiheit der Entscheidung des Menschen für oder 
wider Gott.
Der Schöpfer ist aber immer zugleich der Erlöser. Daher ist der Schöpferwille 
Gottes als geschichtsgestaltender Wille immer zugleich Heilswille. Gott will 
den Menschen, um ihm Heil zu schenken und Anteil an der Gottesgemein-
schaft zu geben, für sich gewinnen. Um des Menschen willen wird die Welt-
regierung Gottes mit dem Ziel der Gottesherrschaft vollzogen. Der Anbruch 
der christozentrischen Königsherrschaft in dem Kommen des Gottessohnes 
und das damit gesetzte Weltziel dieser Heilsvollendung werden zu dem ge-
heimen Angelpunkt und zu dem Entscheidungszentrum für die Menschen 
dieser raum-zeitlichen Geschichtswelt. In dieser von Gott gesetzten verbor-
genen „Mitte der Geschichte“ in Jesus Christus vernehmen wir den Herz-
schlag der politischen Weltereignisse. Der Mensch als politisches Wesen wird

Der Schöpfer- und Heilswille Gottes in 
bezug auf die politische Welt

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   30Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   30 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Der satanische Wille 31

von Gott zu dem in Christus geschehenen Heil gerufen, an der jetzt schon in 
Heimlichkeit vorhandenen, in der Zukunft aber sich vollendenden Herrschaft 
Gottes teilzunehmen. Der Mensch soll auf dem Wege über seine geschicht-
lich-politische Existenz in das „Reich Gottes“ einbezogen werden. Das imma-
nente Politikum der Geschichte wird also von dem transzendenten Politikum 
Gottes überschattet, in Frage gestellt und einer Umwandlung zugeführt, wenn 
der Schöpfer- und Heilswille Gottes zu seinem Ziel gelangt ist.

b) D e r  s a t a n i s c h e  W i l l e
Der transzendente Welthintergrund der biblischen Perspektive kann nur dann 
sachgemäß umschrieben werden, wenn zugleich mit der Erkenntnis der gött-
lichen Schöpfer- und Heilssouveränität von der Wirklichkeit des „satani-
schen Willens“ geredet wird. Nach dem biblischen Wirklichkeitsverständnis 
fragen ohne Ernstnehmen der „Satanologie“ der Bibel heißt prinzipiell das 
Organ zerstören, das den Sehakt der Erkenntnis vornehmen soll. Der tran-
szendente Hintergrund des politischen Lebens ist der Einflußsphäre des sata-
nischen Willens ausgesetzt. Darum stehen im Bereich der Geschichte Gottes 
Wille und der satanische Wille, Licht und Finsternis gegeneinander, darum 
ist der politische Raum nicht bloß durch Gottes Allmacht, sondern auch in 
harter Paradoxie durch die dämonisch pervertierte Macht gekennzeichnet. 
Die geschichtlich-politische Welt ist wesensmäßig zugleich die Wirkungs-
stätte des satanischen Widersachers Gottes. Er ist „der Fürst dieses Kosmos“ 
(Joh. 12,31), und „der ganze Kosmos liegt im Argen“ (1. Joh. 5,19; vgl. auch 
Joh. 1,5).
Das Wesen dieses satanischen Wirkens ist geprägt durch die superbia, Ver-
messenheit, Überheblichkeit, welche den Abstand zwischen Kreatursein und 
Schöpfer nicht anerkennt und in Verkennung und Verdrehung aller Maße 
die Herrschaft und Macht Gottes in Zweifel zieht und an Stelle Gottes alle 
Macht beansprucht. Der satanische Geist ist der Geist der Empörung gegen 
den Schöpfer- und Heilswillen Gottes, ist der Geist, welcher die „Ehre“, die 
doxa Gottes bestreitet. Daß im Welthintergrund sich die satanische Revolu-
tion gegen Gott ereignet, wird in der apokalyptischen Sprache dargestellt als 
das Wüten des aus der himmlischen Sphäre vertriebenen Satans „der die ganze 
Welt verführt, und ward geworfen auf die Erde, und seine Engel wurden auch 
dahin geworfen“ (Off. Joh. 12,9).
Die Methode, die Offenbarungsgestalt, dieses satanischen Geistes in dem ge-
schichtlichen Kosmos enthüllt sich in der Herrschaft der Lüge, der Verwir-
rung und Verblendung der Menschen, durch Zerstörungen aller Art, durch 
die sinnlose Gewalt des Todes. Der Satan ist „ein Mörder von Anfang, und 
ist nicht bestanden in der Wahrheit, denn die Wahrheit ist nicht in ihm. 
Wenn er die Lüge redet, so redet er von seinem Eigenen; denn er ist ein 
Lügner und ein Vater derselben“ (Joh. 8,44). Er ist „der Gott dieser Welt“,

Der satanische Wille

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   31Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   31 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Die politische Welt im Aspekt der biblischen Offenbarung32

der „der Ungläubigen Sinn verblendet hat, daß sie nicht sehen das helle Licht 
des Evangeliums“ (2. Kor. 4,4), der als „Engel des Lichtes“ (2. Kor. 11,14) 
die Menschen irreführt, täuscht, Unheil und Zwietracht unter ihnen sät 
und durch Aufpeitschung der Urinstinkte des Menschen in Besitzgier und 
Machtrausch diese Welt verzaubert.1

Dem satanischen Willen eignet eine Geschichtsmächtigkeit, die in Konkur-
renz zu dem Schöpfer- und Heilswillen Gottes zu treten scheint. Gleichwohl 
ist solche Gewaltübung satanischer Herrschaft in der politischen Wirklichkeit 
keine wesenhafte, keine ursprüngliche und keine unbegrenzte. Die satanische 
Geschichtsmächtigkeit trägt den Charakter der Imitation und Perversion der 
Schöpfermacht Gottes. Dieser Tatsache entspricht ihre Limitation durch Got-
tes Schöpferwillen. In der politischen Geschichtswirklichkeit offenbart sich 
zwar ausdrücklich sein „großer Zorn“, aber der Satan „weiß, daß er wenig Zeit 
hat“. (Off. Joh. 12,12). Demnach stehen satanischer Wille und seine Mäch-
tigkeit nicht in Parallele zur Allmacht Gottes, denn das Wirken des Satans ist 
eindeutig begrenzt durch Anfang und Ende.2

c ) �D i e  p o l i t i s c h e  We l t  i m  Z w i e l i c h t  d e s  
G e i s t e s k a m p f e s

Die Konsequenz, welche sich auf Grund der Erkenntnis des transzendenten 
Welthintergrundes ergibt, ist folgende: Die politische Welt ist weder ein-
deutig durch Gottes Willen noch eindeutig durch den satanischen Geist be-
stimmt, sondern trägt das Gepräge einer „Zwischenexistenz“ unter dem Zwie‑

1 Vgl. Matth. 13,19.25; 1. Kor. 12,3; 2. Kor. 12,7; Off. Joh. 2,24, ähnlich auch E. Stauffer: 
„Theologie des Neuen Testamentes“, Bertelsmann, Gütersloh, 1948 (4), S. 48 f., 53, 57, 60.
2 Vgl. Gustav Würtenberg „Nero oder die Macht der Dämonen“, Düsseldorf, 1947, Erich 
Müller-Gangloff, „Vorläufer des Antichrist“, Berlin, 1948.
Zur weiteren Literatur siehe: Paul Tillich, Das Dämonische. Ein Beitrag zur Sinndeutung der 
Geschichte, Tübingen, 1926. – Friedr. Alfr. Schmid Noerr, Dämonen, Götter und Gewissen, 
1938. – Außerdem H. Thielicke, „Über die Wirklichkeit des Dämonischen“, „Das Geheim-
nis der überpersönlichen Mächte“ in: „Fragen des Christentums an die Moderne Welt“, J. C. 
B. Mohr, Tübingen, 1947, S. 170 ff.; „Theologische Ethik“ I, S. 2 ff.; ebenso auch Gerhard 
Ritter, „Die Dämonie der Macht“, Leibniz-Verlag München, 1948 (6), geht es darum, das 
Wesen politischer Dämonie an den beiden führenden Geistern der Renaissance Machiavelli 
und Thomas Morus als „Gegenpole modernen europäischen Staatsdenkens aufzuzeigen“. 
„Die Dämonie der Macht ist nichts anderes als jene Besessenheit des Willens, ohne die kein 
großes Machtgebilde zustande kommt, die aber gleichzeitig gefährlich zerstörerische Kräfte 
in sich schließt. Daß politischer Aufbau fast nie ohne große Zerstörungen menschlich-sitt-
licher Werte möglich ist, daß Macht so oft wider Recht steht, daß im Machtwillen des po-
litischen Kämpfers höchste Selbstlosigkeit (im Dienst etwa für eine Idee) sich notwendig 
mit höchster Selbstsucht verbindet, wenn sie Erfolg haben soll – das gehört zur Dämonie 
der Macht. Irgendein Bewußtsein von dieser unheimlichen Zweideutigkeit und Gefährlich-
keit der Macht hat die europäische Menschheit wohl zu allen Zeiten besessen.“ S. 14. 15.

Die politische Welt im Zwielicht des 
Geisteskampfes

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   32Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   32 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Die politische Konzeption der lutherischen Reformation90

Daher führt Luther in prophetischer Härte, weil es eben um die Reinheit 
des Gotteswortes der Offenbarung geht, einen radikalen Kampf gegen je-
des Ignorieren der Unterschiede. Die Vermischung von Gesetz und Evan-
gelium ist der Grundirrtum der römischen Kirche: Das Evangelium wird 
zum Gesetz. Zugleich ist die Vermischung der Grundirrtum der Schwär-
mer: Das Gesetz wird zum Evangelium, das irdische Reich enthusiastisch in 
das Gottesreich umgewandelt. Hier steht alles auf dem Spiel: Die Strenge 
und Heiligkeit des Gesetzes, die Frohbotschaft von Kreuz und Auferstehung, 
die eschatologische Erfüllung der Weltregierung Gottes. Wird das „geistli-
che Reich Christi zu einem weltlich-äußerlichen Reich“, hat man überhaupt 
den Sinn der biblischen Offenbarungsbotschaft verfehlt. Gerade an dieser 
Stelle zeigt der ursprüngliche theologische Ansatzpunkt seine entscheidende 
Durchschlagskraft.
In realistischer Nüchternheit durchschaut Luther die Wirklichkeit dieser bö-
sen Welt, welche nur durch Gesetz und Schwert regiert werden kann. „Aber 
die Ungerechten tun nichts Rechts, darum bedürfen sie des Rechts, das sie 
lehre, zwinge und dringe, wohl zu tun.“ … „Wenn nun jemand wollte die 
Welt nach dem Evangelium regieren, und alles weltliche Recht und Schwert 
aufheben und vorgeben, sie wären alle getauft und Christen, unter welchen 
das Evangelium will kein Recht noch Schwert haben, auch nicht not ist; Lie-
ber rat, was würde derselbe machen? Er würde den wilden bösen Tieren die 
Band und Ketten auflösen; daß sie jedermann zerrissen und zerbissen und 
daneben vorgeben, es wären seine zahmen, korren Tierlein; ich würde es aber 
an meinen Wunden wohl fühlen. Also würden die Bösen unter dem christ-
lichen Namen der evangelischen Freiheit mißbrauchen, ihre Büberei treiben 
und sagen, sie seien Christen, und keinem Gesetz noch Schwert unterwor-
fen; wie jetzt schon etliche toben und narren.“ … „Denn die Welt und die 
Menge ist und bleibt Unchristen, ob sie gleich alle getauft und Christen hei-
ßen. Aber die Christen wohnen (wie man spricht) fern voneinander. Darum 
leidet sichs in der Welt nicht, daß ein christliches Regiment gemein werde 
über alle Welt, ja, noch über ein Land oder große Menge: denn der Bösen 
sind immer viel mehr, denn der Frommen. Darum ein ganzes Land oder die 
Welt sich überwinden, mit dem Evangelium zu regieren, das ist eben, als 
wenn ein Hirt in einen Stall zusammentäte Wölfe, Löwen, Adler, Schafe, 
und ließ jegliches frei unter dem andern gehen, und spräch: Da weidet euch, 
und seid fromm und friedsam untereinander, der Stall steht offen, Weide 
habt ihr genug, Hunde und Keulen dürft ihr nicht fürchten. Hier würden 
die Schafe wohl Frieden halten, und sich friedlich also lassen weiden und 
regieren; aber sie würden nicht lange leben, noch kein Tier vor dem andern  
bleiben.“68

68 „Von weltlicher Oberkeit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig sei.“ 1523. EA 22, 
S. 66–70.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   90Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   90 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Luthers Verkündigung der „zwei Regimente“ 91

Klassisch formuliert Luther seine zusammenfassende Antithese gegen die 
Vermischung der beiden Regimente: „Wer nun diese zwei Reich ineinander 
wollte mengen, wie unsere falschen Rottengeister tun, der würde Zorn in 
Gottes Reich setzen und Barmherzigkeit in der Welt Reich: das wär eben den 
Teufel in den Himmel und Gott in die Höll setzen …“69

ε) Die Überschneidung der beiden Reiche

Die kompromißlose Forderung der radikalen Unterscheidung der beiden Re-
gimente darf nun nicht zu dem, wie wir schon feststellten, verhängnisvol-
len Mißverständnis einer beziehungslosen Trennung Anlaß geben. Die Un-
terscheidung besagt nicht, daß beide Regierungsfunktionen Gottes wie zwei 
Sphären, die sich überhaupt nicht berühren, nebeneinander liegen, bedeutet 
nicht eine derartige Selbständigkeit der zwei Regimente in sich, so daß eine 
Einflußnahme des einen „Bezirkes“ auf den anderen eine unerlaubte Grenz-
verletzung darstellen würde. Die notwendige Unterscheidung darf nicht zur 
Auseinanderreißung ausgeweitet und damit entartet werden.
Die Konzeption der lutherischen Reformation von den zwei Regimenten wird 
umgekehrt nur dann sachgemäß und Luthers Intention entsprechend verstan-
den, wenn die Überschneidung der beiden Reiche und damit ihre Beziehungs-
setzung und Zuordnung zueinander anerkannt wird. Die rechte Unterschei-
dung macht einen rechten Zusammenhang der beiden Regimente überhaupt 
erst möglich und sinnvoll. Es muß demnach von einem Aufeinander-Bezo-
gensein der beiden Reiche die Rede sein, und daher müssen vier Feststellun-
gen getroffen werden.
αα) Die Ursache der Zusammengehörigkeit der beiden Regimente ist in dem 
theologischen Grundansatz gegeben. In den beiden „Zonen“ ist derselbe Wille 
Gottes wirksam. Die Ordnungen, Stände, Gesetzmäßigkeiten im „Reich zur 
linken Hand“ sind nicht paradiesische, ursprüngliche Stiftungen, die an sich 
heilig und vollkommen wären. Auch hier gilt der paulinische Satz, daß das 
Gesetz „dazwischen hinein gekommen“ ist. Darum ist der iustitia civilis die 
Werkgerechtigkeit versagt. Der Dienst im „weltlichen Regiment“ rechtfertigt 
und erlöst nicht, sondern bedarf des Evangeliums. Das Gesetz dieser Welt 
wartet auf das Evangelium. So wird das rettende Evangelium des „geistlichen 
Regimentes“ die einzige Möglichkeit trotz Anklage des Gesetzes zu leben und 
von seinem Fluch befreit zu werden. Die relative „Gerechtigkeit“ des weltli-
chen Reiches ist somit auf die „bessere Gerechtigkeit“ des Gottesreiches be-
zogen.
Beide Reiche müssen in Gott, dem Weltherrn und Weltregenten zusammen-
geschaut werden. Der deus absconditus des Weltreiches ist derselbe, der in

69 „Ein Sendbrief von dem harten Büchlein wider die Bauern.“ 1525. a. a. O., S. 304–305.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   91Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   91 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Die politische Konzeption der lutherischen Reformation92

dem Christus crucifixus seine Gnade offenbart. Beide Reiche stoßen auf Gol-
gatha als dem Kulminationspunkt der zwei Regierungsweisen Gottes in einer 
schlechthin irrationalen Paradoxie zusammen. Um dieser theozentrischen Ver-
zahnung willen ist das weltliche Reich auf das verbum externum des geistli-
chen Reiches angewiesen. Auch das Weltreich gehört zu Gott und ist auf das 
„Reich Gottes“ ausgerichtet.
ββ) Der Schnittpunkt der Begegnung der beiden Regimente aber ist der 
Mensch. Hier ist der „Auftreffpunkt“ der Gottesoffenbarung auf den natürli-
chen Menschen, des geistlichen auf das weltliche Regiment. Von einem har-
monisierenden undialektischen Denken der Reformation kann hier wahrhaf-
tig nicht mehr gesprochen werden. So schwer auch dieser Sachverhalt für die 
natürliche Logik verständlich ist: der Christ ist von beiden Reichen zugleich 
betroffen und wird von beiden Regimenten zugleich in Anspruch genom-
men. Würde der Christ nur zum „Reich Gottes“ gehören, dann könnte er 
auf Erden nicht mehr existieren, er wäre dem Schwärmertum verfallen. Wäre 
er nur ein Glied des weltlichen Reiches, dann wäre er kein Christ. Daß der 
Christ zugleich beiden Sphären angehört, daß er Sünder und Gerechtfertig-
ter zugleich ist und bleibt, ist gerade das charakteristische Merkmal der lu-
therischen Lehre. Das ist ihre großartige Paradoxie: „Also geht denn beides 
fein miteinander, daß du zugleich Gottes Reich und der Welt Reich genug 
tust äußerlich und innerlich, zugleich Übel und Unrecht leidest, und doch 
Übel und Unrecht strafst: zugleich dem Übel nicht widerstehst, und doch 
widerstehst. Denn mit dem einen siehst du auf dich und auf das Deine; mit 
dem andern auf den Nächsten und auf das Seine. An dir und an dem Dei-
nen hältst du dich nach dem Evangelium, und leidest Unrecht, als ein rech-
ter Christ für dich; an dem Andern und an dem Seinen hältst du dich nach 
der Liebe und leidest kein Unrecht für deinen Nächsten“, oder „Denn für 
dich selbst bleibst du an dem Evangelium, und hältst dich nach Christi Wort, 
daß du gern den andern Backenstreich leidest, den Mantel zum Rock fah-
ren lassest, wenn es dich und deine Sache beträfe.“70 Weltliches und göttli-
ches Regiment kommen im Herzen des Christen freilich zu einer unerhörten 
Spannung, denn Barmherzigkeit und Zorn, Leidensbereitschaft und Schwert-
gewalt prallen hier zusammen. „Denn ein Christ soll nicht allein barmher-
zig sein, sondern auch allerlei leiden, Raub, Brand, Mord, Teufel und Höll, 
geschweige denn, daß er sollt jemand schlagen, töten oder vergelten. Aber 
das weltliche Reich, welches ist nichts denn göttlichen Zorns Diener über 
die Bösen und ein rechter Vorlauf der Hölle und ewigen Todes, soll nicht 
barmherzig, sondern streng, ernst und zornig sein in seinem Amt und Werk. 
Denn sein Handzeug ist nicht ein Rosenkranz oder ein Blümlein von der 
Liebe, sondern ein bloß Schwert; ein Schwert aber ist ein Zeichen des Zorns,

70 „Von weltlicher Oberkeit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig sei.“ 1523. a. a. O., 
S. 73–74.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   92Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   92 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Luthers Verkündigung der „zwei Regimente“ 93

Ernsts und der Strafe und ist auch nirgends hingericht denn auf die Bö-
sen.“71 Dieses spannungsreiche Ineinander konkretisiert sich in der Einheit 
und doch zugleich in der Verschiedenheit von Amt und Person. Es wäre je-
doch irrig zu meinen, daß der Amtsträger, der nach seinen Sachgesetzen zu 
handeln hat, mit dem Geist des Christenmenschen nichts zu tun habe. Wohl 
bleibt die Unterscheidung zwischen dem Werk nach dem Gesetz und dem 
Handeln nach dem Evangelium, speziell der Bergpredigt, bestehen, zwischen 
Christen „in relatione“ (Amt, Regiment) und Christen als „Privatperson“ au-
ßer Amt und Regiment. Wohl muß der Christ als Amtsträger nach der iusti-
tia civilis Gewalt üben und in seiner persönlichen Beziehung zum Mitmen-
schen nach der iustitia Dei Vergebung und Liebe im Sinne der Bergpredigt 
verwirklichen. Aber damit ist nicht eine doppelte Moral gesetzt, sondern nur 
eine zweifache Verhaltungsweise des Christen zur Erfüllung desselben gött-
lichen Willens. Gewiß bleibt eine Spannung, die in konkreten Fällen auch 
zu Gewissenskonflikten führen kann, aber entscheidend ist, daß der Christ, 
der in der Nachfolge Jesu steht, das Amt als „Lehensträger“ Gottes verwal-
tet. Für Luther kommt es zentral auf die personale Beziehung des Amtes an, 
denn der Amtsvollzug wird je nach der Beschaffenheit der Person qualifiziert 
und stellt nicht eine neutrale Sachgesetzlichkeit dar, die unabhängig von der 
sie ausübenden Person gilt. Denn „ein Amt oder Werk“, „obs schon göttlich 
und recht wäre“, kann dennoch unrecht und böse werden, „so die Person un-
recht und böse ist“. „Ein Richteramt ist ein köstliches göttliches Amt … Aber 
wenns einer vornimmt, dem es nicht befohlen ist, oder der so des Befehl hat, 
nach Geld und Gunst ausrichtet so ists bereits nicht mehr recht noch gut. Der 
eheliche Stand ist auch köstlich und göttlich, und doch ist mancher Schalk 
und Bube drinnen. Also ists auch mit dem Kriegerstand, Amt oder Werk, das 
an ihm selbst recht und göttlich ist. Aber darauf ist zu sehen, daß die Person 
auch sei, die dazu gehöre und rechtschaffen sei.“72 Hier wird auch deutlich, 
daß die Ämter als solche, Institutionen der göttlichen Weltregierung sind, 
während das Herz der Personen zugleich auch das Angriffsobjekt der satani-
schen Verführung darstellt. Damit erfährt die Spannung zwischen den beiden 
Regimenten im Menschen selbst erst ihre unvergleichliche metaphysische  
Tiefe.73

yy) In der Verantwortung der christlichen Obrigkeit wird zum Dritten er-
kenntlich, daß ein eigengesetzlicher Amtsvollzug Luthers Anliegen in keiner 
Weise entspricht, sondern daß umgekehrt die Christen im Bereich des welt-
lichen Regiments eine qualifizierte Verantwortung tragen. So sehr auch heid‑
71 „Ein Sendbrief von dem harten Büchlein wider die Bauern.“ 1525. EA 24 S. 303.
72 „Ob Kriegsleute auch in seligem Stande sein können.“ 1526. a. a. O., S. 247–250.
73 Es wird bei G. Wingren ausgezeichnet klar, daß Gottesreich und Satansherrschaft „quer 
durch alle Ordnungen“ hindurchgehen. „Die Ämter stehen auf Gottes Seite, aber die Per-
sonen in den Ämtern können Gott oder dem Teufel gehören, und dies bedeutet unerhört 
viel für die Verwaltung des Amtes“; vgl. WA 51, 254, 10 f.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   93Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   93 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Die politische Konzeption der lutherischen Reformation94

nische Obrigkeit eine „gute“ Obrigkeit zu sein vermag auf Grund der Ratio, 
so kommt doch den Christen in den Ämtern, insonderheit den obrigkeitli-
chen Funktionen als Fürst, Richter, Lehrmeister, Hausvater, eine besondere 
Verpflichtung zu. Es wäre nach Luther „gut und not“, daß alle Fürsten rechte 
gute Christen wären; denn das Schwert und die Gewalt, als ein sonderlicher 
Gottesdienst, gebührt den Christen zu eigen vor allen andern auf Erden“.74 
Für die besondere Verantwortung „christlicher Obrigkeit“ sind drei Merk-
male kennzeichnend. Zum ersten sind Christen in den Ämtern im Unter-
schied zu den Heiden „wissend“. Auf Grund des Wortes Gottes erkennen 
sie, daß sie ihre Vollmacht aus Gottes Händen empfangen haben und zu 
„Amtsleuten Gottes“ geworden sind. Ihr Blick ist daher auch im Amtsvoll-
zug auf Gottes Willen ausgerichtet. Daher geht es ihnen darum, auch wenn 
sie das harte Gesetzeswerk des weltlichen Regimentes üben, gerade auch darin 
den Dienst der Liebe zu vollziehen. Der christliche „Herr“ sieht „nicht das 
Seine“ an, sondern „die Untertanen“, denen er „Schutz und Hilfe schuldig“ 
ist, „auf daß solches Werk in der Liebe gehe“.75 Diese Einsicht gilt auch von 
der Gewaltübung die nicht durch Eigensucht, Willkür, Machtrausch, durch 
Haß und Vergeltungswillen bestimmt wird, „so ist’s doch in der Wahrheit ein 
Werk der Liebe“.76

Zum andern ist christliche Obrigkeit im Gewissen an Gottes Wort, an „Ge-
setz und Evangelium“ gebunden. Demgemäß ist nach Luther eine christliche 
Unterweisung der Regenten, also eine seelsorgerliche Belehrung des weltli-
chen Amtsträgers durch das „christliche Regiment“ nötig. Luther warnt vor 
dem Vertrauen auf Menschen, „wie klug, heilig und groß er sei“. „Denn das 
ist der größte Schaden an der Herren Höfe, wo ein Fürst seinen Sinn gefangen 
gibt den großen Hansen und Schmeichlern, und sein Zusehen läßt anstehen. 
Sintemal es nicht einen Menschen betrifft, wenn ein Fürst fehlet und narret, 
sondern Land und Leut müssen solche Narren tragen.“77 Für einen christli-
chen Fürsten gelten daher folgende vier Regeln: „Aufs erste, zu Gott mit rech-
tem Vertrauen und herzlichen Gebet. Aufs andere, zu seinen Untertanen, mit 
Liebe und christlichem Dienst. Aufs dritte, gegen seine Räte und Gewalti-
gen, mit feiner Vernunft und ungefangenem Verstand. Aufs vierte, gegen die 
Übeltäter, mit bescheidenem Ernst und Strenge. So geht sein Stand auswen-
dig und inwendig recht, der Gott und den Leuten gefallen wird.“78 So geht es 
also um eine christliche Normierung der Gewissen, um eine personelle Ver‑

74 „Von weltlicher Oberkeit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig sei.“ 1523. a. a. O. S. 76–
79; WA 11, 257, 32.
75 EA 22, 100 ff.
76 EA 22, 247 ff.
77 „Von weltlicher Oberkeit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig sei.“ 1523. EA 22. S. 94–
98.
78 Ebd. a. a. O. S. 102–103.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   94Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   94 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Luthers Verkündigung der „zwei Regimente“ 95

pflichtung, aber nicht um eine sachliche Verchristlichung des weltlichen Re-
giments.
Luther urteilt sehr wirklichkeitsnah: „Und soll wissen, daß von Anbeginn der 
Welt gar ein seltsamer Vogel ist um einen klugen Fürsten, noch viel seltsamer 
um einen frommen Fürsten. Sie sind gemeiniglich die größten Narren oder 
die ärgsten Buben auf Erden.“79

Da uns aber ein christlicher Fürst soll „Heiland, Vater, Retter heißen“,80 muß 
sich seine christliche Gesinnung und Haltung auch politisch in seinem Amt 
bewähren. In dem christlichen Fürstenspiegel Luthers heißt es daher: „Also 
will ich auch tun: nicht an meinen Untertanen das Meine suchen, sondern das 
Ihre, und will ihnen auch also dienen mit meinem Amt, sie schützen, verhö-
ren und verteidigen, und allein dahin regieren, daß sie Gut und Nutz davon 
haben, und nicht ich. Daß also ein Fürst in seinem Herzen sich seiner Gewalt 
und Oberkeit äußere, und nehme sich an der Notdurft seiner Untertanen, 
und handele darinnen, als wäre es seine eigene Notdurft. Denn also hat uns 
Christus getan, und das sind eigentlich christlicher Liebe Werke“ … „Denn 
ich bin des wohl gewiß, daß Gottes Wort sich nicht lenken noch beugen wird 
nach den Fürsten, sondern die Fürsten müssen sich nach ihm lenken. Mir ist 
genug, wenn ich anzeige, daß es nicht unmöglich sei, als Fürst ein Christ zu 
sein; wiewohl es seltsam ist und schwerlich zugeht.“81 „Christliche Obrigkeit“, 
das heißt also Synthese zwischen geistlichem und weltlichem Regiment in der 
Person des Amtsträgers ist ein außergewöhnliches Gnadengeschenk Gottes. 
„Gerät nun ein Fürst, daß er klug, fromm oder ein Christ ist, das ist der gro-
ßen Wunder eins, und das allerteuerste Zeichen göttlicher Gnaden über das-
selbe Land.“82

Zum Dritten muß christliche Obrigkeit offen sein für die Verkündigung des 
Gotteswortes und die Freiheit der Gewissen respektieren. „Oberkeit soll nicht 
wehren, was jedermann lehren und glauben will, es sei Evangelium oder Lü-
gen.“ „Ist genug, daß sie Aufruhr und Unfrieden zu lehren wehrt.“83 Die 
christliche Obrigkeit verchristlicht nicht ihr Amt, ihre Politik und ihre Me-
thoden, aber sie gewährt der christlichen Verkündigung freien Raum. Wie-
derum wird hier ersichtlich: das politische Leben ist nicht identisch mit der 
christlichen Existenz, aber beide Existenzen sind aufeinander bezogen.
δδ) Das geistliche Regiment hat im Raum des weltlichen Regiments eine kri-
tische Funktion auszurichten. Luther wird daher nicht müde seinen Protest 
gegen jede Selbstherrlichkeit und jeden Amtsmißbrauch und Verwahrlosung 
des weltlichen Regimentes anzumelden. „Daß aber etliche solches Amts miß‑
79 WA 11, 267, 30.
80 WA 31 I, 205, 17.
81 „Von weltlicher Oberkeit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig sei.“ 1523. EA 22. S. 94–
98.
82 Ebd. a. a. O. S. 88–90.
83 WA 18, 298, 17.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   95Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   95 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Die politische Konzeption der lutherischen Reformation96

brauchen, würgen und schlagen ohne Not, aus lauter Mutwillen, das ist nicht 
des Amtes, sondern der Person Schuld. Denn wo ist je ein Amt, Werk, oder 
irgendein Ding so gut, des die mutwilligen bösen Leute nicht mißbrauchen? 
Solche sind gleich wie die tollen Ärzte, die eine gesunde Hand wollen dem 
Menschen abhauen, ohne Not aus lauter Mutwillen.“84 „Weil denn solcher 
Narren Wüten langt zur Vertilgung christlichen Glaubens, Verleugnung gött-
lichen Worts und zur Lästerung göttlicher Majestät, will und kann ich meinen 
ungnädigen Herrn und zornigen Junkern nicht länger zusehen, muß ihnen 
zum wenigsten mit Worten widerstehen.“85

Der Grund solcher Entartung weltlichen Regiments ist aber die ratio humana, 
welche nicht auf Gottes Wort hören will. Dieser Obrigkeit gilt die geistliche 
Mahnung „Dankt und fürchtet Gott und haltet die Gebote!“ Luther will ei-
nen Damm gegen die gottlosen Emanzipationsversuche der Obrigkeit, wel-
che sich vom Anspruch des göttlichen Gesetzes frei machen will, aufwerfen. 
Die Obrigkeit soll sich durch Gottes Wort weisen und züchtigen lassen, denn 
„Gott soll leuchten in ihrem Amt“.
Wenn es so steht, hat auch das Predigtamt, als die Funktion des geistlichen Re-
giments, in der öffentlichen Zone des „Weltreiches“ eine kritische Aufgabe zu 
erfüllen, nämlich die Gewissen der Obrigkeit zu schärfen. „Das sind jetzt die 
faulen und unnützen Prediger, die den Fürsten und Herren ihre Laster nicht 
sagen … Diese alle stehen nicht und sind Christo nicht treu. Das wäre viel-
mehr aufrührerisch, wo ein Prediger die Laster der Obrigkeit nicht straft.“86 
Zusammenfassend ergibt sich, daß das „Reich der Welt“ niemals auf die Kräfte 
des „Gottesreiches“ verzichten kann. Jede Obrigkeit ist ohne Vermischung 
der Ämter auf die Verkündigung des göttlichen Willens angewiesen. We-
der theokratische Herrschaft und Klerikalisierung des weltlichen Regiments 
noch schwärmerische Isolation des geistlichen Regiments vom Dienst an die 
Welt, entsprechen der reformatorischen Intention, sondern die Bezogenheit 
auf einander. Die existentielle Überschneidung der beiden Regimente wird 
bejaht und bis in die praktischen Konsequenzen hinein ernst genommen.87

84 „Ob Kriegsleute auch in seligem Stande sein können.“ 1526. a. a. O. S. 247–250.
85 „Von weltlicher Oberkeit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig sei.“ EA 22, S. 62–63.
86 WA 31 I, 196, 25, 34; 194, 33.
87 Vgl. das treffende Urteil W. Elerts, Morphologie II, 320: „Von dem Aufruf an den christli-
chen Adel an bis zu der zornigen Schrift gegen Heinz von Wolfenbüttel (Wider Hans Worst) 
zieht sich ein Faden schonungsloser Kritik an Zuständen und Machthabern. Und niemand 
wird im Hinblick auf jenen Aufruf oder auf ,Davids Regentenspiegel‘, die Auslegung des 
101. Psalms, mit ihrer offenen Warnung vor den ,Hofeschranzen‘ (51, 219, 36) sagen, sie 
habe nur Schäden aufgedeckt. Sie ist vielmehr stets aufbauend. Bei wichtigen Ereignissen 
und Fragen der Innenpolitik wie dem Bauernkrieg oder der äußeren wie dem Türkenkrieg 
wagt er sich in der Öffentlichkeit so weit vor wie nur irgendeiner.“

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   96Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   96 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Luthers Verkündigung der „zwei Regimente“ 97

ζ) Das Ende der „zwei Reiche“

Aus dem Verständnis des theologischen Ansatzes der lutherischen Konzeption 
geht hervor, daß die zwei Regierungsweisen Gottes ein Charakteristikum für die 
Situation der Welt nach dem Fall bis zum Ende dieser Welt darstellt. Das welt-
liche Regiment ist nur möglich, weil es eine sündige, durch den Satan bedrohte 
Menschheit gibt, und das geistliche Regiment beruht auf der Offenbarungstat-
sache, auf dem Faktum, daß es Gott gefallen hat, seinen Willen in Gesetz und 
Evangelium zu enthüllen. Die zwei Regimente haben also nur einen Sinn, so-
lange dieser Interimszustand der noch herrschenden Sünden und Satansmacht 
währt und solange die Offenbarung Gottes noch nicht zu ihrer letzten Zielset-
zung und Erfüllung gekommen ist. Die beiden „Reiche“ umschreiben daher 
Vorläufigkeiten, welche allerdings auf eine endgültige Weltherrschaft Gottes 
abzielen. Die Teleologie des weltlichen Regiments meint die konservative Auf-
gabe, bis die satanische Gefährdung der Welt ausgeschaltet ist, die Teleologie 
des geistlichen Regiments bereitet durch die Predigt von Gesetz und Evange-
lium das Kommen des Reiches Gottes vor, bis seine endgültige Offenbarung in 
der Parusie Christi erfolgt. Das Werk der beiden Regimente ist ein begrenztes, 
da das weltliche Reich mit der endgültigen Überwindung von Sünde und Tod, 
und der Aufhebung der satanischen Herrschaft, an sein Ende angelangt ist, in 
dem Christusreich aber eine Abwehr der satanischen Angriffe und eine Erhal-
tung gegenüber den Verderbensmächten sich erübrigt. Das durch den Dienst 
des geistlichen Regiments sich verwirklichende Gottesreich kommt in der Paru-
sie zu seiner Erfüllung, aber das Regierungsmittel der Gesetzes- und Evangeli-
umspredigt bedarf in dem neuen Äon der Vollendung keine Anwendung mehr.
Das Nebeneinander, die Überschneidung und das Ineinander von Gottes 
Reich mit den Gewalten dieser Welt besagt nicht nur eine innerweltliche und 
persönliche Spannung, sondern auch eine eschatologische, welche einer me-
taphysischen Lösung harrt. Die reformatorische Konzeption von den beiden 
Reichen ist daher von der eschatologischen Erwartung, dem Ausschauen und 
der Sehnsucht nach dem Anbruch des Gottes Reiches nicht zu lösen.
Die Aufhebung des Unterschiedes der beiden Reiche geschieht in dem end-
gültigen Sieg des Christusreiches über alle antichristlichen und satanischen 
Gegenreiche, die in der verschiedensten Weise in dieser alten Weltzeit offen 
oder heimlich aufgerichtet werden, ist ein eschatologisches Ereignis. Von hier 
aus beurteilt erscheint jede Vermischung der beiden Reiche als eine eschato-
logische Antizipation des Enthusiasmus. Das „weltliche Reich“ mündet bei 
der eschatologischen Erfüllung ein in das Gottes Reich, dem regnum gloriae, 
dessen Anbruch die beiden Regimente, jedes in seiner eigenständigen Art, in 
diesem Äon dienen.88

88 Eine kurze Zusammenfassung der Grundgedanken Luthers bietet die vortreffli-
che Untersuchung von P. Althaus „Luther und das öffentliche Leben“, Vortrag, ver-
öffentlicht als Sonderdruck der „Zeitwende“, 1946, in welcher dasselbe Verständnis

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   97Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   97 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Das Prinzip der Ordnung138

Dienstes in und an den Ordnungen sich vollziehen kann. Es kommt nun al-
les darauf an, daß „Erhaltungsordnung“ nicht statisch, im Sinne einer in sich 
ruhenden Seinsgegebenheit verstanden wird, sondern wesenhaft dynamisch 
in personeller Ausrichtung auf den Herrn dieser Ordnung. So geht es also bei 
dieser Erkenntnis nicht primär um die Ordnungsgegebenheit als solche, so als 
ob sie eine zweite außerhalb der Offenbarung vorfindliche Offenbarungsin-
stanz oder autoritäre Institution darstellen könnte, sondern vielmehr um den 
Stifter, um die personhafte Autorität Gottes. Gerade im Gegensatz zu aller 
sachlichen Statik des bloßen „Seins“ will der Begriff der „Erhaltung“ deutlich 
machen, daß diese nicht an sich geschieht und nicht sich durch die Ordnung 
selbst vollzieht, sondern daß es hier um ein göttliches Gebot, um eine Er-
mächtigung und Beauftragung Gottes geht, daß für alle „Erhaltungsordnung“ 
eben als „Anordnung“ Gottes nichts anderes als Gottes Autorität maßgebend 
sein kann. Unter diesem Offenbarungsaspekt tritt die „Erhaltungsordnung“ 
an den Platz Gottes gleichsam stellvertretend, so daß demnach in der mit ihr 
gesetzten Verpflichtung direkt eine Begegnung mit Gott sich vollzieht. So 
wird der Mensch und die Verkündigung, welche ihm den Erhaltungswillen 
Gottes erkennen läßt, nicht an die Erhaltungsordnung selbst, sondern durch 
sie und über sie hinaus an den Herrn und Erhalter der Welt, dessen Wille in 
den Ordnungen transparent wird, gewiesen und gebunden. Erst auf Grund 
dieser offenbarungsbedingten Erkenntnis ist es möglich im Speziellen das Ver-
ständnis der Erhaltungsordnung Gottes zu entfalten. Vor jeder Einzelaussage 
aber steht das sinngebende Vorzeichen, das an den Offenbarungsgrund der 
Erhaltungsordnung erinnert und zum Glauben an den trinitarisch sich bezeu-
genden Gott aufruft.

b) D i e  Q u a l i t ä t  d e r  E r h a l t u n g s o r d n u n g
Die nähere Qualitätsbestimmung muß nach einer doppelten Richtung vor-
genommen werden. Sie ist einmal gegeben im Blick auf die die Ordnung set-
zende Größe, und sodann in bezug auf das Wesen, in dem solche Ordnung 
in der Welt sich ausprägt.

α) Die trinitarische Bestimmtheit

Die Erhaltung der Welt als die durch Sünde und Tod gekennzeichnete ge-
fallene Wirklichkeit ist das Werk des Schöpfers, des Erlösers und Vollenders 
in Einem. Wohl müssen diese Funktionen der erhaltenden Tätigkeit Got-
tes unterschieden werden, sie sind jedoch nicht zu trennen. Die trinitarisch-
qualifizierte Erhaltungsordnung ist Ausdruck für das restlose Angewiesensein 
dieser Welt auf den dreieinigen Gott. Mit dieser grundlegenden Feststellung 
wird jeder Gedanke einer für sich geltenden Selbständigkeit und Autonomie 
dieser Ordnung abgewehrt und ihre Begründung allein in Gott vollzogen.

Die Qualität der Erhaltungsordnung

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   138Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   138 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Die Qualität der Erhaltungsordnung 139

Die Erhaltungsordnung ist nicht an sich, in ihrer konkreten Ausprägung, gut, 
vollkommen oder heilig, sondern Gott allein, der sie „ordnet“, der durch sie 
und in ihr wirkt. Die Bezugssetzung auf die trinitarische Offenbarung Gottes 
besagt somit die göttliche-personalistische Bestimmtheit dieser Stiftung. Im 
Speziellen wird ein dreifaches darin ausgesagt:
Zum ersten meint der Begriff der „Erhaltungsordnung“ den deutlichen Hin-
weis auf die Welt als Gottes Schöpfung. Nun kann jedoch von Gottes Schöp-
fung nur dann unmißverständlich geredet werden, wenn klar geworden ist, 
daß weder eine direkte noch eine indirekte Unmittelbarkeit zu ihr infolge der 
durch den Fall herbeigeführten Entstellung der Welt gegeben ist. Da wir von 
der ursprünglichen Schöpfungswelt, dem paradiesischen „Urstand“ durch eine 
Kluft getrennt sind, kann es in dieser Weltzeit nur „Erhaltungsordnungen“ 
Gottes geben. Das heißt Gott erhält als der Schöpfer und Vater Jesu Christi 
trotz Fall, Sünde und Vergänglichkeit diese Welt, die immer noch seine Krea-
tur bleibt. Die Erhaltung geschieht durch „Anordnungen“ Gottes, welche 
Welt und Menschheit von der vollständigen Zerstörung, der Selbstauflösung 
und vor der Sturmflut des Chaos bewahren. In der uns allein zugänglichen 
Situation post lapsum kennen wir Gottes Schöpfung nur in der Form der Er-
haltung. Die „Erhaltungsordnung“ ist die gegenwärtige Gestalt der schöp-
ferischen Wirksamkeit Gottes an der gefallenen Welt. In ihr scheint Gottes 
Allmacht, Weisheit und Liebe zu seiner Kreatur hindurch. Durch die Erhal-
tungsfunktion der Ordnung soll in Abschirmung gegen die verdunkelnden 
und verdeckenden Gewalten immer wieder der Schöpferwille Gottes verwirk-
licht werden, der die Welt und die Natur, die Menschen und ihre Geschichte 
nicht dem satanischen Unheil preisgeben will. Der Schöpfungsgedanke wird 
durch das Verständnis der Erhaltungsordnung nicht beseitigt, aber dahinge-
hend richtig gestellt, daß die creatio Dei nicht von der conservatio zu trennen 
ist und daß sich gerade in ihr die Heilsabsicht Gottes gegenüber der gefalle-
nen Schöpfung ausprägt.
Dieser Gedanke führt zugleich hin zu dem zweiten Hinweis auf die Erlö-
sung. Die Erhaltungsordnung hat einen entscheidenden Bezug auf Erlösung 
in mehrfacher Richtung. Die Welt und ihre sie zusammenfügenden „Ord-
nungen“ stehen immer im Schatten des Falles und der auflösenden Macht der 
Sünde. Indem Gott in diese Welt Ordnungen hineinsetzt, unternimmt er eine 
Gegenwehr gegen die diabolische Tendenz der Zerstörung und in diesem Sinn 
ist die Erhaltungsordnung eine Reaktion des Zornes Gottes, ein Ausdruck der 
Strafe Gottes, welcher nicht ohne Vergeltung sein Werk der Schöpfung be-
drohen läßt. Die Erhaltungsordnung als „Zornes- und Strafordnung“ Gottes 
um der Sünde willen ist aber nur das äußere Gewand, in dem sich die eigent-
liche Intention des Erhaltungswillens des Schöpfers verhüllt. Der innere Sinn 
der „Erhaltung“ ist nämlich ein christologischer. Sofern im Ernstnehmen der 
biblisch-trinitarischen Erkenntnis Christus an der Weltschöpfung beteiligt ist 
und „durch ihn“ die Welt geschaffen und “in ihm“ zusammengehalten und

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   139Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   139 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Das Prinzip der Ordnung140

bewahrt wird, geschieht die Erhaltung trotz Sünde um der „Welterlösung“ wil-
len. Auch „Zorn“ und „Strafe“ Gottes werden unter dem christologischen Aspekt 
zu Mitteln der Bewahrung, damit die Welt nicht ein Opfer der Sünde bleibt, 
sondern für die heilsgeschichtliche Rettungsaktion Gottes aufgespart wird. Die 
Erhaltungsordnung dient dem Erlösungswerk Christi, in dem Gottes Liebe sich 
offenbart, welche die Welt nicht vernichten, sondern um Christus willen bewah-
ren will. Der christologische Charakter der Erhaltungsordnung ist demgemäß 
nicht von der Begründung in Gottes Schöpfung zu trennen, denn diese erfährt 
ihren eigentlichen teleologischen Sinn erst im Blick auf die Erlösung.24

Aus dem trinitarischen Verständnis der „Erhaltung“ ergibt sich drittens der 
Hinweis auf die Vollendung. Die „Erhaltungsordnung“ ist wesenhaft eine 
„Interimsordnung“, eine „Zwischenordnung“, welche die Zeit zwischen Fall 
und Vollendung, zwischen Anbruch der Welterlösung in Jesus Christus und 
seine Parusie überbrücken soll. Um der durch Fall und Sünde entstandenen 
Weltnot willen hat Gott bestimmte Maßnahmen getroffen, um einem Über-
gewicht der Elemente der Zerstörung zu steuern und damit die Welt auf das 
in Christus gesetzte Ziel der Weltvollendung zu erhalten. Die Erhaltungs-
ordnung ist daher eine Aktion Gottes zur Rettung der Welt auf die Heilser-
füllung hin, ist eine „Notverordnung“ Gottes, die ein künftiges Heilsziel im 
Auge hat. So ist also die Erhaltungsordnung teleologisch ausgerichtet auf die 
Vollendung der Schöpfungswelt, wie sie in der Auferstehung Jesu Grund und 
Verheißung hat. Es geht in ihr um die Erhaltung der Welt in der Interimspe-
riode vor dem vorzeitigen Untergang bis zur Neuschöpfung. Die Erhaltungs-
ordnung besitzt eine aufhaltende Mächtigkeit, eine aufschiebende Wirkung 
und ist ein Kennzeichen dafür, daß die Signatur des Falles, welche die Welt-
geschichte trägt, nicht „Letztes“ bedeutet, sondern nur „vorübergehend“ ist 
und vielmehr eine Vollendung der Welt im Telos bevorsteht. Durch die Kräfte 
der Erhaltung ermöglicht es Gott den Menschen, dem Ziel eschatologischer 
Vollendung entgegenzugehen. In der Aktion der „Erhaltung“ enthüllt sich in 
besonderer Gestalt Gottes bewahrende Gnade, Gottes wartende Geduld und 
Gottes waltende Barmherzigkeit, die durch Ordnungen Schutzwehr bietet, 
Geländer vor dem Abgrund aufrichtet und somit das Chaos bändigt. Aus der 
trinitarischen Bestimmtheit folgt somit das pneumatologisch-dogmatische Ver-
ständnis der Erhaltungsordnung. Unter ihrer Leitung vollzieht sich die Bewe-
gung der Welt auf das Ziel ihrer eschatologischen Erfüllung und daher eignet 
dieser Ordnung wesenhaft ein „eschatologischer Charakter“.

β) Der Gesetzescharakter

Die Gestalt, in der die Erhaltungsordnung in dieser Welt erfahren wird, trägt 
die Qualität des „Gesetzes“ Gottes. Mit diesem Begriff ist das Urteil gesetzt,

24 Vgl. Kol. 1,16 f.; 2. Kor. 5,19 f.; Joh. 3,16; Eph. 1,10.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   140Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   140 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Die Qualität der Erhaltungsordnung 141

daß es sich in dieser Ordnung nicht um den ursprünglichen Schöpferwillen 
Gottes handelt, sondern um eine um des Falles willen notwendig gewordene 
Institution, die „zwischen hinein gekommen“ ist.25 Dementsprechend ist die 
Ordnung der Erhaltung eine Ordnung des göttlichen Gesetzes, das Zwang 
und Gewalt in sich schließt, und der durch die satanische Empörung aus-
gelösten Unordnung und Ungerechtigkeit in der Welt das „Du sollst nicht“ 
entgegenstellt. So verstanden meint die Erhaltungsordnung im Geheimen 
immer zugleich auch die Gebote auf der „zweiten Tafel“ des Gesetzes Gottes, 
die material unendlich verschieden sind, aber formal tatsächlich in der gan-
zen Menschheit sich finden. Die Erhaltungsordnung als „göttliches Gesetz“ 
entspricht dem „usus politicus legis“, der verpflichtenden und verbindlichen 
Ordnungsnorm, die entsprechend den Aussagen des 4. bis 10. Gebotes das 
Zusammenleben der Menschen ermöglicht und erhält.26

Die damit sich erhebende Frage nach der Erkenntnis dieses inhaltlich sehr va-
riierenden usus politicus legis als Gottesgesetz erfährt die Beantwortung in der 
Feststellung, daß das allgemein menschliche Wissen um ein grundsätzliches 
„Sollen“, um die „Heiligkeit“ von Ordnungen und Gesetzen in der Welt for-
mal eine Ähnlichkeit und Entsprechung zu dem was Gottes Gebote der „zwei-
ten Gesetzestafel“ besagen, darstellt, aber der Offenbarungsklarheit ermangelt. 
Dieses Wissen um die gesetzlichen Notwendigkeiten dieser Welt ist verhüllt, 
verdorben und entstellt in bezug auf den göttlichen Charakter des Gesetzes. 
Die Gesetzesforderungen können somit ebenso naturhaft als Sippen- und 
Volksgesetze wie auch als Willensausdruck autonomer Staatsautorität verstan-
den werden. Das wirkliche Verständnis für das, was eigentlich Gottes Gesetz 
in der Gestalt des allgemeinen Ordnungsgesetzes, des usus politicus meint 
und fordert und wohin es abzielt, ist ohne biblische Offenbarungsbotschaft 
nicht gegeben. Der Gesetzescharakter der „Erhaltungsordnung“ bedeutet aber 
nicht eine natürliche, allgemein moralische Seinsgegebenheit, sondern weil sie 
trinitarische Qualität besitzt, trägt sie auch die Bestimmtheit des göttlichen 
Gesetzes. Dieser Charakter aber bleibt abgesehen von der speziellen Offen-
barung verborgen, der Nichtchrist vermag ja von sich aus weder den schöp-
fungsmäßigen noch den christologischen und den eschatologischen Bezug zu 
begreifen und daher auch nicht zu ermessen, daß er es mit dem Willen Gottes 
in der Gesetzesordnung zu tun hat. Die Tatsache des allgemeinen Gesetzes- 
charakters der Erhaltungsordnung ist unabhängig von der Verkündigung nur 
gegeben als Frage nach Sinn und Ziel, nach Kausalität und Teleologie dieser 
Gesetzmäßigkeit. Die Erfahrung der Weltgesetze wartet auf die gültige Deu-
tung und Beantwortung der damit aufgeworfenen Frage.
Die Antwort erfolgt durch das im Alten Testament bezeugte und im Neuen 
Testament bestätigte „Gesetz Gottes“ als Offenbarung des Willens Gottes in 
der Gestalt des Dekaloges. Von hier aus erst wird ersichtlich, daß es sich bei
25 Römer 5,20.
26 Römer 1,32; 2,14.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   141Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   141 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Das Prinzip der Ordnung142

der Ordnung der Menschheit in der Mannigfaltigkeit ihrer Gesetze um den 
usus politicus des göttlichen Gesetzes handelt, um göttliche Stiftungen trotz 
ihrer fragwürdigen Gestalt und pervertierten Inhaltlichkeit zur Erhaltung der 
Welt, um eine grundsätzliche Bezogenheit des geoffenbarten Gottesgesetzes 
auf die geschichtlichen und relativ gültigen „Normen“ der Völkerwelt. Der 
damit sichtbar gewordene Sachverhalt zeigt, daß die Menschen zwar alle unter 
dem Gesetz Gottes in der Gestalt der zeitgeschichtlichen Volks- und Staatsge-
setze stehen, aber nicht erkennen, daß sie es in diesem Zustand mit dem Er-
haltungswillen des ihnen Geduld und Barmherzigkeit erweisenden Gottes zu 
tun haben. Der Heils- und Liebeswille Gottes, der dieses Gottesgesetz in der 
Erhaltungsordnung der Welt aufrichtet und lenkt, ist dem Menschen in der 
Gesetzmäßigkeit ihrer Familie-, Volks- und Staatsordnungen verhüllt. Zu dem 
Selbstverständnis ihres „Nomos“ als usus politicus legis in der trinitarischen 
Interpretation gelangen sie erst auf dem Wege des Offenbarungszeugnisses, 
durch die Predigt von Gesetz und Evangelium. In dieser Verkündigung wird 
dann korrigierend deutlich, daß die Gebote der zweiten Gesetzestafel, wenn 
auch inhaltlich nicht wesentlich von den anderen Menschengesetzen geschie-
den, durch Bezug und Ausrichtung auf das grundlegende erste Gebot, quali-
tativ bestimmt werden und daß sich gerade unter dem Urteil des ersten Gebo-
tes überhaupt der eigentliche und wesentliche Sinn des Gottesgesetzes, auch 
in der Gestalt der Erhaltungsordnung erschließt. In ihr prägt sich somit der 
unwandelbare Gotteswille aus, durch Bindung an sein Gesetz die Menschheit 
bis zur Erfüllung seines Heilsratsschlusses zu erhalten.27

c) D i e  e x i s t e n t i e l l e  B e d e u t u n g
Entfalten wir den Begriff der „Erhaltungsordnung“ in bezug auf den Men-
schen, so gewinnt diese die Bedeutung einer Daseinsgrundlage für das ge-
schichtliche Leben der Menschen überhaupt. In ihr ist die Voraussetzung und 
Grundbedingung für die Situation des Menschen und die daraus resultieren-
den Aufgaben gegeben. Die Erhaltungsordnung ist der Ort, an dem sich die 
menschliche Existenz vollzieht, ist identisch mit der Existenzbedingtheit des 
Menschenschicksals „in der Welt zu sein“. In solcher Ordnung stellt sich aber 
auch zugleich die Form dar, in der die menschliche Existenz gelebt wird. So 
wird die Ordnung zu dem einmal gesetzten Rahmen, innerhalb dessen das 
Leben der Menschen zur Gestaltung kommt.
Mit dieser Ordnung wird der Mensch in einen übergreifenden objektiven 
Lebenszusammenhang eingegliedert. Dieses schicksalhafte Eingefügtsein in 
einer Ordnungsgegebenheit besagt daher stets die Überwindung des eigen-
mächtigen Subjektivismus und die Eindämmung des radikalen Individualis-
mus, in dem diese Ordnung nicht nur das Zusammenleben der Menschen erst

27 Römer 1,18 ff.

Die existentielle Bedeutung

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   142Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   142 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Die existentielle Bedeutung 143

ermöglicht, sondern auch schlechthin erst gestaltet. Das gemeinschaftliche 
Existieren der Menschen geschieht demnach nur im Wirkungsbereich der 
Ordnungen. Zugleich wird die Ordnung damit zu der Größe, welche die 
Menschen aufeinander hinweist, in Beziehung zueinander stellt und grund-
sätzlich aneinander bindet. So ist die Einzelexistenz des Menschen ohne Ord-
nung überhaupt nicht denkbar und in ihrem Lebensvollzug auf die Objektivi-
tät der erhaltenen Ordnung angewiesen. Der Erhaltungsordnung eignet somit 
prinzipiell Lebensnotwendigkeit.
Dieses Ordnungsgefüge darf jedoch nicht wesenhaft als eine „ontische“ Ge-
gebenheit verstanden werden, sondern enthält den Anspruch zu gegenseitiger 
Verpflichtung. Deshalb stellt sie zugleich ein „ethisches“ Seinsgefüge dar, das 
auf die Verankerung in eine andere Dimension hinweist und ihre metaphy-
sische Begründung durchscheinen läßt. In ihrer existentiellen Bedeutsamkeit 
trägt die Erhaltungsordnung wesensmäßig „Dienstcharakter“. Sie ist Lebens-
hilfe, welche der Gestaltung menschlicher Existenz zu dienen hat. Daher sind 
die Ordnungen keineswegs „biologisch-naturalistisch“ oder „utilitaristisch-eu-
dämonistisch“ zu interpretieren, sondern sie tragen das grundlegende Gepräge 
verantwortlichen Entscheidungslebens im Raum der Geschichte.
Die hieraus sich ergebende Dienstverpflichtung ist eine doppelte: Einmal 
handelt es sich um den verantwortlichen Dienst an der Erhaltung und an der 
Gestaltung der Ordnung selbst. Die „Erhaltungsordnung“ meint nicht eine ir-
reparable und unrevidierbare ontische Wirklichkeit, welcher die menschliche 
Verantwortung entzogen wäre. Da wir es also nicht mit einem autonomen, die 
ethische Frage aussparenden Sachcharakter zu tun haben, gibt es eine verant-
wortliche Einwirkung des Menschen auf die Ordnungsgegebenheit. Insofern 
kann von einer geradezu „personhaften“ Bestimmtheit gesprochen werden, da 
die Ordnung Objekt menschlicher Verantwortung bleibt, eine Aufgabe des 
bewußten Handelns an ihnen darstellt. Die konkrete Änderung der Ordnung 
kann demgemäß zur ethischen Pflicht werden.
Sodann geht es um den verantwortlichen Dienst in diesen Ordnungen auf 
Grund des gesetzten Seinszusammenhanges, in dem sich der Mensch vorfin-
det. Die Erhaltungsordnung ermöglicht den gegenseitigen Dienst aneinander 
und füreinander, sie ist der existentielle Ruf zur verantwortlichen, die Ichver-
einzelung überwindenden Dienstleistung. Die innerhalb der geschichtlichen 
Ordnungswirklichkeit geforderten Entscheidungen bedeuten ein verantwor-
tungsbewußtes Handeln mit ethischer Zielbestimmung.28

Schließlich darf nicht übersehen werden, daß die existentielle Bedeutung der 
Erhaltungsordnung nicht durch das Maß der Erfüllung oder Nichterfüllung 
ihres Sinnes beraubt und restlos durch das menschliche Versagen aufgehoben 
wird. Ihre prinzipielle Gültigkeit bleibt in Kraft, auch wenn Mißachtung und

28 Sehr schön formuliert P. Althaus, die Ordnungen sind „jederzeit zugleich gegeben und 
aufgegeben“ … sind „Möglichkeiten der Liebe aneinander“, ebd. S. 10.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   143Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   143 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Das Prinzip der Ordnung144

Mißbrauch der Ordnung zur Infragestellung der Lebensbedingungen einer 
sinnvollen Existenz führt. Im Falle der Perversion der Ordnung und der Ord-
nungsaufgabe wird allerdings deutlich, daß jede Ordnungslosigkeit den Sieg 
des selbstischen Subjektivismus bedeutet und zu einem Ausdruck ethischer 
Verwahrlosung wird. Aber gerade auch in der Umkehrung des Erhaltungssin-
nes der Ordnungen wird ihre existentielle Notwendigkeit um so offenbarer 
und dringender. Infolgedessen wird die Frage nach der Gültigkeit und „Rich-
tigkeit“ der Ordnungen zur Zentralfrage der „Politischen Ethik“.29

d) D i e  D i a l e k t i k  d e r  O r d n u n g
Die Erhaltungsordnungen Gottes sind ihrer konkreten naturhaft-geschicht-
lichen Gestalt und Erscheinung nach nie in reiner vollendeter Form gege-
ben, sondern immer in der dunklen Zone menschlicher Geschichte durch 
Schuld und Irrtum gekennzeichnet, nur in einer relativ gültigen fragwürdigen 
Realisierung gegeben. Es ist nirgends in der Welt eine Idealgestalt der Ord-
nung Gottes vorfindbar und daher kann es auch keine idealpolitische Ver-
wirklichung, keinen „Idealstaat“ geben. Daß jedes Zurückgehen auf einen 
vermeintlichen „Urzustand“, welcher dem Schöpfer- und Erhaltungswillen 
Gottes in höherem Grade adäquat wäre, eine Illusion auf Grund eines theo-
logischen Fehlschlusses bedeutet, wurde eben näher begründet. Die Erhal-
tungsordnung Gottes ist in ihrer praktischen Existenz stets zugleich der Sünde 
und dem Unrecht verfallen, dem Todesfluch ausgesetzt, von der Bosheit der 
Menschen verdorben und mißbraucht. Es begegnet uns also tatsächlich und 
zwar ausweglos und unvermeidbar in der „Ordnung“ zugleich auch die „Un-
ordnung“, in der „Gesetzmäßigkeit“ die „Ungesetzlichkeit“, nicht nur Gottes 
Wille, sondern auch der böse Wille der Menschen und der satanische wider-
göttliche Wille. So treffen wir in der Ordnungsgegebenheit auf ein unheil-
volles Miteinander-Verflochtensein und Ineinander aufbauender, bewahren-
der Mächte und niederreißender und zerstörender Gewalten, von göttlichem 
Recht und irdischem Unrecht, von Sinn und sinnentleertem Chaos. Durch 
diese Grundstruktur ist die Zweideutigkeit der konkreten politisch-geschicht-
lichen Wirklichkeit geprägt.
Dabei müssen zwei Fehler in der Beurteilung ausgeschaltet bleiben: einmal 
die idealistische Verharmlosung des „relativen“ Geltungscharakters der Ord-
nungen. Hier geht es um die These, welche die dialektische Spannung auf-
zulösen bestrebt ist und die Absolutsetzung der Ordnungen erklärt, es sei 
abgesehen von einigen Differenzen doch alles „in bester Ordnung“. Zum
29 Berücksichtigung verdienen die theologischen Erwägungen über eine „Ethik der Ordnun-
gen“ u. a. bei A. Harleß „Christliche Ethik“ 6, 1864, S. 554; K. v. Hofmann „Theologische 
Ethik“, 1878, S. 277; Th. Haering „Das christliche Leben“ 3, 1914, S. 364; P. Seeberg „Sys- 
tem der Ethik im Grundriß“ 2, 1911, 1920; A. Schlatter „Christliche Ethik“; E. Brunner 
„Gerechtigkeit“ S. 78, 82 ff., 159 ff.

Die Dialektik der Ordnung

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   144Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   144 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Die Dialektik der Ordnung 145

anderen ist der illusionäre Versuch des Schwärmertums abzuweisen, welcher 
die Ordnungen mit dem Bösen schlechthin identifizieren zu müssen meint. 
Gottes Willen bleibt dann in der Welt der verdunkelten Ordnungen völlig 
verborgen und diese sind dann nicht mehr in Beziehung zu dem göttlichen 
Gesetz und Gottes Autorität zu setzen.
Im Gegensatz zu diesen antibiblischen Theorien gilt es, über die Ordnungen 
Gottes nur dialektisch zu reden: Gottes gute, der Erhaltung dienenden Ord-
nung ist zugleich Stätte der Dämonie. Diese beiden Wirklichkeiten liegen 
ineinander, sie können nur unterschieden, aber in dem „hier und jetzt“ der 
Geschichte nicht getrennt werden. Diese Unterscheidung enthält die schwer-
wiegende kritische Frage, ob und inwieweit demgemäß eine menschliche ge-
schichtliche Ordnung dem Erhaltungswillen Gottes entspricht oder nicht. 
Wie auch immer die Antwort darauf lauten mag, der entscheidende Grund-
satz bleibt bestehen, daß die in dem gnädigen Erhaltungswillen Gottes be-
gründeten Anordnungen und bewahrenden Gesetze Gottes trotz und in al-
ler Sündhaftigkeit der Welt, bei aller Entstellung und Pervertierung dennoch 
dem Ziele eschatologischer göttlicher Teleologie dienen. Darum bleibt die 
Erhaltungsordnung Gottes das grundlegende Fundament politisch-ethischer 
Wirklichkeitsgestaltung.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   145Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   145 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



II. Die politischen Erscheinungsformen der Ordnung

Die eingehende Erörterung des Prinzips der Ordnung, die als Erhaltungsord-
nung Gottes den Schlüssel zum theologisch-ethischen Verständnis des Poli-
tischen bietet, leitet zu der Frage über, in welchen politischen Phänomenen 
sich diese Ordnung in der Geschichte darstellt. Es geht also um das Problem, 
in welcher Weise die Erhaltung Gottes sich in der staatlichen Wirklichkeit, in 
der Beziehung von Macht und Recht, in der konkret-geschichtlichen Staats-
gestaltung sowie im Völkerleben enthüllt und realisiert.

1. Die staatliche Wirklichkeit

Diese komplexe Größe der staatlichen Wirklichkeit muß nach drei Gesichts-
punkten entfaltet werden. Es ist nach den verschiedenen Möglichkeiten des 
Staatsverständnisses, nach Begründung der Staatsautorität und nach dem Sinn 
der „Obrigkeit“ zu fragen.

a) D i e  S t a a t s i d e e n
Die Mannigfaltigkeit der Theorien, die im Laufe der Geistesgeschichte über 
die staatliche Wirklichkeit geäußert wurden, und die verschiedenen Bemü-
hungen, diese Größe zu verstehen und ihre Autorität zu begründen, lassen 
sich in fünf typischen Ausprägungen der Staatsidee zusammenfassen:

α) Die Idee der autonomen Souveränität

Der Staat erscheint hier als ein Urdatum, von dem alles Leben und Denken 
her bestimmt werden muß. Die staatliche Wirklichkeit ist deshalb nicht bloß 
eine irdische relative Erscheinung, sondern eine absolute, in einem metaphy-
sischen Urgrund verankerte Größe. Das Wesen des Staates ist identisch mit 
seiner Autorität; er setzt seine Souveränität kraft autonomer Eigengesetzlich-
keit als Ausdruck seines Machtwillens aus sich heraus. Daher ist er unableit-
bar von anderen Instanzen, unabhängig von den anderen zweitrangigen Au-
toritäten, er trägt vielmehr göttlichen Charakter, er ist schlechthin „ein Gott“. 
Die klassische Form der metaphysisch begründeten Souveränität des Staates 
tritt uns in der Gestalt der antiken Staatsvergottung entgegen. Der wesen-
hafte Zusammenhang zwischen der res publica und dem Götterkultus ist of-
fenkundig. Die religiöse Verehrung des Cäsars im Staatskult wird zu einem 
unaufgebbaren Zeichen der gottgleichen Souveränität und der Staatsloyalität 
auf der anderen Seite.

Die Staatsideen

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   146Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   146 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Die Staatsideen 147

In anderer Form begegnet uns solche Staatsvergötzung überall da, wo der 
Staat als der höchste Wert schlechthin proklamiert wird. In dem System des 
„Totalstaates“ wird die Idee der autonomen Souveränität absolut gesetzt, uni-
versal ausgeweitet und der Staatswille zur schöpferischen und autoritären Le-
benskraft aller Existenz überhaupt erklärt.
Die Behauptung der autonomen Souveränität des Staates enthält fraglos einen 
Wahrheitskern. Richtig ist die Erkenntnis, daß die staatliche Macht irgendwie 
„von oben“ geordnet ist, die dunkle Erinnerung an eine göttliche Setzung, die 
von den Menschen respektiert werden muß. Aber alle diese richtigen Ahnun-
gen werden verzerrt und in die widergöttliche Idee autonomer Selbstherrlich-
keit pervertiert.

β) Die pessimistische Staatstheorie

Während bei der obigen Idee der göttliche Ursprung des Staates als unantast-
bare Grundlage erscheint, wird hier umgekehrt gerade die Beziehung auf die 
metaphysische Dimension in Frage gestellt, sofern diese göttlichen Charak-
ter meint. Im Anschluß an die geistesgeschichtlich hoch bedeutsame Staats-
theorie Augustins wird der irdische Staat im Gegensatz zur civitas Dei gese-
hen und seine widergöttliche Souveränität gebrandmarkt. Gewiß ist auch der 
irdische Staat metaphysisch verwurzelt, aber eben nicht in Gott, sondern im 
Satan. Im Wesen des Staates, der durch Hochmut, Ruhmsucht, Machtrausch 
gekennzeichnet wird, lebt eine diabolische Gesinnung. In der staatlichen Welt 
dokumentiert sich betont eine Auflehnung gegen Gottes Willen, nicht Gottes 
Ordnung, sondern ihre Zerstörung. Daher ist sie zutiefst nach Jacob Burck-
hardt eine Inkarnation des Bösen. Die Begründung der Staatsautorität kann 
daher nicht in Bezug auf Gott vollzogen werden, sondern geht auf den ersten 
Brudermörder Kain zurück. Nicht ursprüngliche Schöpfung, sondern der Ab-
fall von Gott charakterisieren die staatliche Wirklichkeit.
Auch bei dieser pessimistischen Deutung des Staates haben wir es mit gewich-
tigen Einsichten zu tun, für die in unserer Zeit ein neues Verständnis aufge-
brochen ist. Der Staat trägt eine Nachtseite und ist nicht dagegen gesichert, 
ein Bollwerk der satanischen Macht in der Welt zu werden. Aber dagegen ist 
zu fragen, ob von dem Mißbrauch staatlicher Gewalt aus der rechte Gebrauch 
seiner Ordnung negiert werden darf. Die Einseitigkeit dieser Theorie bedarf 
einer wesentlichen Korrektur und Ergänzung.30

30 Die Weitschichtigkeit der Augustinischen Staatstheorie, die nicht immer eindeu-
tig erscheint, soll nicht übersehen werden. Bestimmte Urteile Augustins können auch 
nicht unter dem Urteil „Pessimismus“ stehen, wenn auch diese Tendenz unverkenn-
bar ist. Nach Augustin kann die staatliche Ordnung auch nützen, die Lasten dieser 
Welt leichter zu tragen, und wird durch ihren Dienst am irdischen Frieden gerechtfer-
tigt. Demgemäß soll der Christ, der vom Staat „gleichsam getragen“ ist, den Gesetzen des

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   147Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   147 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Die Entartung der Ordnung250

e) D e r  s ä k u l a r i s i e r t e  M e s s i a n i s m u s

Die Ideologie des Marxismus ist eschatologisch ausgerichtet, trägt eine mes-
sianische Tendenz. Sie ist eine Heilsbotschaft, die in der Geschichte am End-
punkt einer Entwicklungsreife zur diesseitigen Erfüllung gelangt, sie ist pro-
fanierter „Messianismus“.

α) Die klassenlose Gesellschaft

Der Weg des dialektischen Materialismus führt über die Aneignung der Staats-
gewalt und die Umwandlung aller Produktionsmittel in Staatseigentum zur 
Aufhebung aller Klassenunterschiede und Beseitigung aller Klassengegensätze. 
In dieser Übergangsperiode beginnt damit auch der Staat „einzuschlafen“ und 
allmählich „abzusterben“ und als Staatsdiktatur zu verschwinden. Das Ziel der 
klassenlosen Gesellschaft, die zugleich eine staatenlose sein wird, ist damit er-
reicht. Sie kann staatenlos sein, da jede Unterdrückung und Ausbeutung durch 
kapitalistische Elemente unmöglich geworden ist und jede Arbeitsleistung und 
Lebensregung dem Wohle der Gesellschaft allein dienen. Auch die Nationen, 
als Unterabteilungen der Gesellschaft, welche den Bevölkerungscharakter ei-
nes Staatengebildes prägen, sind nur Durchgangsstufen, die einmal in der gro-
ßen Einheit der staatslosen und klassenlosen Kommune einmünden. Ein erstes 
Aufleuchten dieser Vision begegnet uns schon im „Kommunistischen Mani-
fest“ (1848), dessen berühmte Parole lautete: „Die Arbeiter haben kein Vater-
land. Proletarier aller Länder vereinigt euch.“ Mit der Überwindung des kapi-
talistischen Systems müssen auch die nationalen Gegensätze und Reibungen 
verschwinden, und der menschlichen Einheitsgesellschaft steht kein Hindernis 
mehr im Wege. Diese in einem organischen Werdeprozeß sich herausentwi- 
ckelte Staatenlosigkeit ist eine Art „Anarchismus“, der jedoch, da die Gegner 
der Gesellschaft fehlen, keine Gefahr bedeuten kann.
Bei dem Traum von dieser neuen harmonischen Gesellschaft der Kampflosig-
keit und des Weltfriedens handelt es sich offenkundig um die Transponierung 
metaphysischer Ideen auf die Ebene geschichtlicher Profanität, um die Säku-
larisierung eines eschatologischen Zustandes. In ihm erfüllen sich die Ideen, 
daß die ideale Gesellschaft nicht auf einem individuellen Recht, das andere 
von den Gütern des Besitzes ausschließt, nicht auf Konkurrenzkampf und Ri-
valität aufgebaut wird, sondern auf schöpferischer Arbeit, auf Gleichheit und 
gegenseitige Hilfe und Sympathie. Damit aber wird die in der Planwirtschaft 
erst angedeutete Zweckmäßigkeit perfekt, sie umspannt und durchdringt in 
harmonischer Totalität alle Daseinsgebiete und erfüllt sich in einem ungebro-
chenen Eudämonismus. Da Wissenschaft, Kunst und Moral nicht mehr als 
Werkzeug im Klassenkampfe mißbraucht werden können, sondern von jeder 
Ausbeutung befreit sind, vermögen sie zu dem irdischen Glück des Menschen 
einen wesentlichen Beitrag zu leisten und ein reiner Ausdruck vollkommener

Der säkularisierte Messianismus

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   250Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   250 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Der säkularisierte Messianismus 251

Menschlichkeit zu werden. Der Zustand des Erlöstseins von Armut, Sorge, 
Unterdrückung und Kulturlosigkeit ist erreicht und die neue Gesellschaft ist 
zu einer Institution diesseitiger Wohlfahrt und Erlösung geworden. Diese 
klassenlose und staatenlose Gesellschaft ist die „vollkommene Gesellschaft“ 
schlechthin, die von Marx auch als der „positive Humanismus“ bezeichnet 
wird. Damit ist das Endstadium der geschichtlichen Menschheitsentwick-
lung erreicht. Es bedeutet „Rekonstruktion der totalen Gesellschaft“, in der 
„die Sinne und der Geist der anderen Menschen meine eigene Aneignung 
geworden ist“, in dem alle Gegensätze der menschlichen Natur und des Le-
bens überwunden sind und es zur „wahrhaftigen Auflösung des Widerstandes 
zwischen den Menschen und der Natur“, zum „vollendeten Naturalismus“ 
kommt.116

β) Der neue Menschentypus

Der Umformung der differenzierten Menschen zur klassenlosen Gesellschaft 
entspricht die Geburt eines neuen Menschentypus, das Phänomen des „mes-
sianischen Menschen“. Der neue Mensch der vollkommenen Gesellschaft 
kann nicht mehr mit den bisherigen Maßstäben des verklungenen bürgerli-
chen Zeitalters, nicht nach den kapitalistischen Vorurteilen und Bedürfnis-
sen gemessen werden. Es tritt hier ein arteigener, sozialer Menschentypus in 
Erscheinung, für den die Etiketten der individuellen Freiheit und des persön-
lichen Rechtes nicht mehr passen. Es geht hier um die „Rückkehr des Men-
schen zu sich und eines gesellschaftlichen, d. h. menschlichen Menschen“, um 
die „Rekonstruktion des totalen Menschen“, „des Menschen in dem ganzen 
Reichtum seines Wesens“, „den reichen und tief allsinnigen Menschen“, um 
die Befreiung des menschlichen Bewußtseins von allen früheren, den ökono-
mischen Zustand des kapitalistischen Zeitalters entstammenden Ideologien.117 
Recht verstanden bedeuten diese eschatologischen Aussagen einer vollende-
ten ökonomischen Anthropologie nichts anderes als ein völliges Aufgehen 
der individuellen Persönlichkeit in die überpersönliche, gattungsmäßige Ge-
sellschaft, für die Freiheit, Recht und Gewissen des einzelnen irrelevant ge-
worden sind. In diesem „messianischen Zustand“ des Glücklichseins in und 
durch die Gesellschaft kann freilich zunächst nur durch die Gewohnheit des 
unaufhörlichen Zwanges der Mensch versetzt werden, wenn in ihm alle per-
sonellen bewußten Regungen abgestorben sind. Auf dem Umweg über lange 
Gewöhnung wird der Mensch sich so an die Unterwerfung unter den Willen 
der Kommune gewöhnen, daß diese Haltung ihm zur zweiten neuen Natur 
geworden ist und er in dem messianischen Zeitalter auch ohne Zwangsgewalt
116 Vgl. N. N. Alexejev, „Die marxistische Anthropologie“, S. 169 f. in: „Russisch-orthodoxe 
Studien“ „Kirche, Staat und Mensch“, Forschungsabtlg. d. Oekumenischen Rates f. prakt. 
Christentum, Genf, 1937.
117 „Marx-Engels“, I. Abt. III. Bd. S. 114, 118, 127; vgl. auch N. N. Alexejev ebd. S. 167, 169.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   251Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   251 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Die Entartung der Ordnung252

„freiwillig“ gehorchen wird. Der neue Menschentypus ist der durch „elemen-
tare Gewohnheit“ gezüchtete Mensch des unbewußten Kollektivismus, es ist 
der automatisch reagierende Mensch, der durch das unfehlbare Funktionie-
ren der ökonomisch-technisch-politischen Apparatur selbst zu einem Räd-
chen dieses kommunistischen Automatismus und damit zur unpersönlichen 
Sache geworden ist.
Diese Existenz dieses vollkommenen kommunistischen Menschen ist ethisch 
höchstwertig und besitzt eine Qualität, die nur mit metaphysischen Prädika-
ten, die jedoch profan zu verstehen sind, ausgedrückt werden kann. Es wäre 
verfehlt, diesen Zustand negativ als „Atheismus“ zu kennzeichnen. Denn Athe-
ismus als Leugnung Gottes statuiert durch diese Negation das Dasein Got-
tes. Atheismus ist wohl ein notwendiges Glied der dialektischen Bewegung, 
aber nicht ihr Schlußstein. Der kommunistische Messianismus hat es aber 
überhaupt nicht mehr mit der Bestreitung der Gottesfrage, die weit hinter 
ihm liegt und längst im Laufe des Entwicklungsprozesses abgestorben ist, zu 
tun, sondern positiv mit der vollendeten Idee des Menschen, mit dem gesell-
schaftlichen Selbstbewußtsein des Menschen. Die Religion ist durch Beseiti-
gung ihrer wirtschaftlichen Voraussetzungen abgestorben, und darum kann 
es jetzt zur „Auferstehung“ des „göttlichen Charakters des Menschen“ kom-
men.118 Die dialektische Evolution des marxistischen Materialismus führt von 
der Religion über den Atheismus zur Gottheit der Gesellschaft, in welcher der 
Mensch selbst zur Vergöttlichung gelangt. Nach Marx ist „die sozialistische Ge-
sellschaft … das höchste Wesen, das wir glauben“. Diese Gesellschaft ist das 
messianische Reich, das Zukunftsparadies ohne Gott. Sie verfügt allein über 
Gottähnlichkeit, sie verkörpert die Wahrheit, die Gerechtigkeit und den Frie-
den auf Erden, sie besitzt die Allmacht, ihr allein gebührt Ehre und Ruhm.
Die Ideologie des dialektischen Materialismus ist das säkularisierte Evange-
lium, ist Heilslehre für die gesamte Menschheit, ein universales Dogma, das 
unbedingten Glaubensgehorsam fordert. In ihr wird die dämonische Imita-
tion des Gottesreiches sichtbar, sie ist eine Inkarnation des Antichristen.119

118 „Marx-Engels“, ebd. S. 121, 125.
119 Zur Literatur siehe: Benz, Ernst, „Die Ostkirche und die russische Christenheit“, 175 S., 
Tübingen, 1949; Bochenski, J. M., „Der sowjetrussische dialektische Materialismus“ (Dia-
mat), 213 S., München, 1950; Bücher, K., „Die Sozialisierung“, 2. Aufl., Tübingen, 1919; 
Cathrein, V., „Der Sozialismus“, 11. Aufl., Freiburg i. Br., 1919; Cunow, H., „Die Marxsche 
Geschichts-, Gesellschafts- und Staatstheorie“, Berlin, 1920/21; Diehl, K., „Über Sozialis-
mus, Kommunismus, Anarchismus“, 2. Aufl., Jena, 1911; Diehl, K., „Die Diktatur des Prole-
tariates“, Jena, 1920; Földes, B., „Die Hauptströmungen der sozialistischen Gedankenwelt“, 
Berlin, 1923; Hammacher, E., „Das philosophisch-ökonomische System des Marxismus“, 
Leipzig, 1909; Lenz, F., „Staat und Marxismus“, Bd. I, 2. Aufl., Stuttgart, 1922; Liefmann, 
R., „Geschichte und Kritik des Sozialismus“, Leipzig, 1922; Kautsky, K., „Das Erfurter Pro-
gramm“, Stuttgart, 1897; Kautsky, K., „K. Marx’ ökonomische Lehren“, Stuttgart, 1897; 
Kautsky, K., „Ethik und materialistische Geschichtsauffassung“, Stuttgart, 1906; Kautsky, 
K., „Die soziale Revolution“, 3. Aufl., Berlin, 1918; Koch, Hans, „Das kirchliche Ostpro-

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   252Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   252 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Der säkularisierte Messianismus 253

blem“, Berlin, 1931; Koch, H., „Ostkirche der Gegenwart“, in: „Deutsches Pfarrerblatt“, 
Essen, 1950, 2–7; Masaryk, Th., „Die philosophischen und soziologischen Grundlagen des 
Marxismus“, Wien, 1899; Mehring, F., „Karl Marx“, Leipzig, 1918; Onasch, Konrad, „Geist 
und Geschichte der russischen Ostkirche“, Berlin, 1948; Pohle, L., „Kapitalismus und So-
zialismus“, 2. Aufl., Leipzig, 1920; Schaeder, Hildegard, „Die orthodoxe Kirche des Ostens“, 
im Kirchl. Jahrbuch 1949, Gütersloh, 1950; Schäffle, A., „Die Quintessenz des Sozialismus“, 
7. Aufl., Gotha, 1879; Seraphim, Metropolit, „Die Ostkirche“, 339 S., Stuttgart, 1950; Som-
bart, W., „Der moderne Kapitalismus“, 3. Aufl., Leipzig, 1919; Sombart W., „Sozialismus 
und soziale Bewegung“, 8. Aufl., Jena, 1919; Sombart, W., „Fr. Engels“, Berlin, 1895; Som-
bart, W., „Das Lebenswerk von Karl Marx“, Jena, 1908; Somerville, John, „Vergleich zwi-
schen den demokratischen Prinzipien der Sowjets und des Westens vom Gesichtspunkte 
der Menschenrechte aus“, in: „Um die Erklärung der Menschenrechte“, Europa-Verlag, Zü-
rich, 1951; Spann, O., „Gesellschaftslehre“, 2. Aufl., Leipzig, 1923; Sultan, H., „Gesellschaft 
und Staat bei Marx und Engels“, Jena, 1923; Steinbüchel, Th., „Der Sozialismus als sittli-
che Idee“, Düsseldorf, 1921; Tugan-Baranowski, M., „Theoretische Grundlagen des Mar-
xismus“, Leipzig, 1905; v. Tyszka, K., „Die Sozialisierung des Wirtschaftslebens“, 2. Aufl., 
Jena, 1922; Wendland, J., „Handbuch der Sozialethik“, Tübingen, 1916; Wetter, Gustav A., 
„Der dialektische Materialismus. Seine Geschichte und sein System in der Sowjetunion.“ 
697 S., Freiburg/Br., 1952; Wiedenfeld, K., „Arbeiterschaft und Unternehmertum in Wirt-
schaft und Staat“, Leipzig, 1923; Wolf, J., „Sozialismus und kapitalistische Gesellschaftsord-
nung“, Stuttgart, 1892; Zenkowsky, Basilius, „Das Bild vom Menschen in der Ostkirche. 
Grundlagen der orthodoxen Anthropologie.“ 68 S., Stuttgart, 1951. Als primäre Quelle ver-
dient besondere Beachtung: „Geschichte der Kommunistischen Partei der Sowjetunion (Bol-
schewiki)“, Kurzer Lehrgang. Unter Redaktion einer Kommission des Zentralkomitees der 
KPdSU (B) – Gebilligt vom ZK der KPdSU (B) 1938, Verlag der Sowjetischen Militärver-
waltung in Deutschland, Berlin, 1946. In der Einleitung heißt es: „Die KPdSU (B) wuchs 
auf der Grundlage der Arbeiterbewegung des vorrevolutionären Rußland aus den marxisti-
schen Zirkeln und Gruppen hervor, die sich mit der Arbeiterbewegung verbanden und so-
zialistisches Bewußtsein in sie hineintrugen. Die Richtschnur der KPdSU (B) war und ist 
die revolutionäre Lehre des Marxismus-Leninismus. Ihre Führer haben in den neuen Ver-
hältnissen der Epoche des Imperialismus, der imperialistischen Kriege und proletarischen 
Revolutionen die Lehre von Marx und Engels weiterentwickelt, sie auf eine neue Stufe ge-
hoben … Die Geschichte der KPdSU (B) ist die Geschichte des Sturzes des Zarismus, des 
Sturzes der Macht der Gutsbesitzer und Kapitalisten, die Geschichte der Zerschmetterung 
der auswärtigen bewaffneten Intervention während des Bürgerkrieges, die Geschichte des 
Aufbaus des Sowjetstaates und der sozialistischen Gesellschaft in unserem Lande … Das Stu-
dium der heroischen Geschichte der bolschewistischen Partei wappnet uns mit der Kenntnis 
der Gesetze der gesellschaftlichen Entwicklung und des politischen Kampfes, mit der Kennt-
nis der Triebkräfte der Revolution. Das Studium der Geschichte der KPdSU (B) stärkt die 
Zuversicht in den endgültigen Sieg des großen Werkes der Partei Lenin-Stalins, in den Sieg 
des Kommunismus in der ganzen Welt.“
Siehe auch Ruth Fischer, „Stalin und der deutsche Kommunismus“, Verlag der Frankfurter 
Hefte, Frankfurt/Main, 2. Aufl., 1950; D. Shub, „Lenin“, Limes Verlag, Wiesbaden, 1952.

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   253Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   253 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   254Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   254 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



D R I T T E R  T E I L

Das Problem der Gewalt

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   255Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   255 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   256Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   256 24.11.25   07:0124.11.25   07:01



I. Die staatliche Gewaltanwendung

Die in dem zweiten Teil entwickelten Grundsätze und prinzipiellen Erkennt-
nisse politisch-ethischer Gestaltung drängen zu der Behandlung des Problem-
kreises der „Gewalt“. In ihm kulminiert die Frage nach Recht und Notwen-
digkeit, Sinn und Grenze der politischen Ordnung. Darum liegt auf dem 
Problem, worin die Fakten der Gewaltanwendung bestehen, wie sie sich kon-
kret darstellt und wie sie von der Basis biblisch-ethischer Grundlegung aus 
beurteilt werden muß, ein besonderes Schwergewicht.

1. Die Polizeigewalt

Das, was der Begriff „Polizeigewalt“ in sich schließt, gilt es in dreifacher Hin-
sicht zu entfalten:

a) D a s  We s e n  d e r  P o l i z e i g e w a l t
In ihr finden wir die unmittelbare und primäre Ausprägung der staatlichen 
Wirklichkeit und ihrer obrigkeitlichen Souveränität als Macht. Jede Macht-
setzung konkretisiert und realisiert sich in der Herausstellung und in der Be-
vollmächtigung von Organen, die im Namen des Staates, auf Grund der ihm 
eignenden überpersönlichen Autorität, Gewalt üben. Polizei ist demnach we-
senhafter Exponent der Staatsmacht. Diese wirkt sich auch dann als solche 
aus, wenn die Polizeivollmacht an Städte und Landkreise übertragen wird. Im-
mer geht es auch im einzelnen um den Ausfluß staatlicher Gewalt.
Die Aufgabe der Polizeigewalt liegt in der Ermöglichung und Erhaltung der 
staatlichen Existenz überhaupt. Ohne Polizeimacht würde ein Staatsgebilde 
nur Idee oder Postulat bleiben. Die Zielsetzung polizeilicher Gewalt ist in ei-
nem vierfachen gegeben.
Einmal geht es um die Begründung der Voraussetzung dafür, daß überhaupt 
Regierung möglich und eine Gesetzgebung geübt werden kann. Jede Anord-
nung einer gleichwie geformten Obrigkeit setzt eine auf Macht fundierte 
Ordnung voraus. Damit verbindet sich zweitens die Aufgabe, die praktische 
Durchsetzung aller Regierungsmaßnahmen sicherzustellen. Gesetzgebung 
und staatliche Vorschriften sind zwecklos, wenn die Macht zu ihrer Verwirk-
lichung fehlt. Zum dritten muß die äußere Ordnung des Zusammenlebens 
der in einem Staat zusammengefaßten Bürger gewährleistet werden. Der Poli-
zei obliegt die Verpflichtung, sich für die Sicherstellung und Ruhe des einzel-
nen Staatsbürgers wie der Gesamtheit der Bevölkerung einzusetzen, damit ein

Das Wesen der Polizeigewalt

Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   257Kuenneth_Politik_zwischen_Daemon_und_Gott.indd   257 24.11.25   07:0124.11.25   07:01


